Ma oub. 26!



Анни Безантъ.

(Пер. **Е. П.**)

801-17

W 289

901-70

# Древняя Мудрость.

Введеніе. Физическая сфера. Астральная сфера. Камалока (Чистилище). Ментальная сфера. Деваканъ (Небо). Духовныя сферы. Перевоплощеніе. Карма. Законъ жертвы. Восхожденіе человѣка. Строеніе космоса.

Изданіе журнала "Въстникъ теософіи".

Цѣна 1 р. 50 к.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. 1910



FOCYAL DETECTION OF THE STATE O

# ПОСВЯЩАЕТСЯ

ПАМЯТИ

Елены Петровны БЛАВАТСКОЙ.



2015188106

# \_\_ ОТКРЫТА ПОДПИСКА —

на капитальнъйшее произведение Е. П. ВЛАВАТСКОЙ

# "АНИЧТЯОД КАНЙАТ"

подъ редакціей **Е. Ф. Писаревой** (переводчицы книгъ: "Свѣтъ на Пути", "Голосъ Безмолвія", "Древняя Мудрость", "Великіе Посвященные") и **А. А. Каменской** (редактора журнала "Вѣстникъ Теософіи").

— Произведеніе "Тайная Доктрина" содержить въ себъ свыше 150 печатныхъ листовъ мелкой, но четкой печати, формата іп 8° и будетъ выходить томами въ размъръ и по образцу изданія "Вопросы Теософіи", вып. ІІ, не менъе одного раза въ годъ. Всего проектируется 7 томовъ.

— Цѣна по подпискѣ на все изданіе единовременно 30 р. По выходѣ въ свѣтъ, цѣна будетъ значительно повышена. Допускается разсрочка: при подпискѣ 10 руб. и по 5 руб. при полученіи каждаго тома.—За пересылку—особо по вѣсу.

= Подписка принимается только въ Редакціи курнала "Вѣстникъ Теософіи" въ С.-Петербургѣ, {абинетская, д. 7, кв. 1.



Анни Безантъ. президентъ международнаго теософическаго овщества.

## оглавленіе.

|        |        |                                  |     |   |   |   |   |   |       | CTPAH. |
|--------|--------|----------------------------------|-----|---|---|---|---|---|-------|--------|
| Введен | rie. O | сновное единство всвхъ религій   | •   | • |   |   |   |   |       | 1      |
| Глав   | a I.   | Физическая сфера                 | ./  | • | • |   |   |   |       | 30     |
| ,,     | II.    | Астральная сфера                 |     |   | • |   |   |   | ٠     | 42     |
| n      | III.   | Камалока (Чистилище)             | •   |   |   | • |   |   | •     | 60     |
| ,,     | IV.    | Ментальная сфера                 |     |   |   |   |   |   |       | 77     |
| ij     | ٧.     | Деваканъ (Небо)                  | • 3 | • |   | • | • |   |       | 98     |
| ,,     | VI.    | Духовныя сферы (Будди и Нирвана) |     |   |   |   |   |   |       | 116    |
|        | VII.   | Перевоплощеніе                   |     |   | • | • |   | • | . • . | 126    |
| 'n     | VIII.  | Перевоплощение (продолжение)     | •   | • |   |   | • |   | •     | 147    |
| . 19   | IX.    | Карма                            |     | • |   |   |   |   |       | 171    |
| ,      | X.     | Законъ Жертвы                    |     |   |   | • |   |   | •     | 194    |
| **     | XI.    | Восхожденіе человъка             |     |   |   |   |   |   | •     | 205    |
| "      | XII.   | Строеніе Космоса                 |     |   |   |   | • |   |       | 218    |



### Древняя Мудрость.

(Очеркъ теософическихъ ученій). **А.** Безантъ

#### ВВЕДЕНІЕ.

Основное единство встхъ религій.

Чтобы хорошо жить, нужно хорошо мыслить, и Божественная Мудрость—назовемъ ли мы ее древнимъ санскритскимъ именемъ Brahma-Vidyå, или болѣе современнымъ греческимъ именемъ Теософія—является именно тѣмъ широкимъ міровозэрѣніемъ, которое способно удовлетворить разумъ какъ философія, и, въ то же время, дать міру всеобъемлющую религію и этику. Нѣкогда было сказано по поводу христіанскихъ священныхъ писаній, что они содержатъ въ себѣ и такія всѣмъ доступныя мѣста, которыя ребенокъ могъ бы перейти въ бродъ, и такія глубины, переплыть которыя по силамъ только гиганту.

Полобное же опредъленіе можно сдълать и относительно Теософіи, ибо нъкоторыя изъ ея ученій до того просты и приложимы къ жизни, что любой человъкъ съ среднимъ развитіемъ можетъ и понять ихъ, и провести ихъ въ своемъ поведеніи, тогда какъ въ другихъ таится такая глубина, что самый подготовленный умъ долженъ напрягать всъ силы, чтобы овладъть ими.

Въ этой книгъ будетъ сдълана попытка изложить передъчитателемъ основы Теософіи такимъ образомъ, чтобы выяснились ея главные принципы и истины, выражающіе собой стройное представленіе о вселенной, а затъмъ дать такія подробности, которыя облегчили бы пониманіе этихъ принциповъ и истинъ и ихъ взаимоотношеній. Элементарное пособіе не можетъ и претендовать дать читателю всю полноту знанія, но оно должно дать ему ясныя основныя понятія, которыя въ его волъ будетъ расширить современемъ. Очеркъ, заключенный въ этой книгъ, дасть всъ основныя линіи, чтобы при дальнъйшемъ изученіи оставалось лишь заполнить ихъ подробностями, необходимыми для всесторонняго знанія.

Давно уже замъчено, что великія міровыя религіи имъютъ много общихъ религіозныхъ, этическихъ и философскихъ идей. Но тогда какъ самый фактъ получилъ общее признаніе, причина его вызываеть не мало разногласій. Нъкоторые ученые признають, что религіи выросли на почв'в челов'вческаго нев'вжества, вызванныя воображеніемъ дикаря, и лишь постепенно переработались изъ грубыхъ формъ анимизма и фетишизма; ихъ сходство приписывается примитивнымъ наблюденіямъ надъ одними и тъми же явленіями природы, произвольно объясненными, при чемъ поклоненіе солнцу и звъздамъ является общимъ ключомъ для одной школы мысли, а фаллическое поклоненіе такимъ же общимъ ключомъ для другой школы. Страхъ, желаніе, невъжество и удивленіе приводили дикаря къ олицетворенію силъ природы, а жрецы пользовались его страхами и надеждами, его туманными фантазіями и его недоумъніемъ. Миоы преображались постепенно въ священныя писанія, а символы--въ факты, и такъ какъ ихъ основы были вездъ однъ и тъ же, то и сходство дълалось неизбъжнымъ. Такъ говорятъ изслъдователи "Сравнительной Миоологіи", а неученые люди хотя и не убъждаются, но замолкають подъ градомъ доказательствъ; они не могутъ отрицать сходства, но въ то же время чувство ихъ протестуетъ: неужели самыя дорогія надежды и высочайшія стремленія—не что иное, какъ результатъ представленій дикаря и его безпросв'тнаго нев жества? И возможно ли, чтобы великіе руководители человъческихъ расъ, мученики и герои жили, боролись и умирали лишь потому, что были введены въ обманъ? Неужели они страдали изъ-за простого олицетворенія астрономическихъ фактовъ или изъ-за плохо замаскированныхъ непристойностей варваровъ?

Другое объясненіе общихъ чертъ въ міровыхъ религіяхъ утверждаетъ существованіе единаго первоначальнаго ученія, охраняемаго Братствомъ великихъ духовныхъ Учителей, происхожденіе которыхъ относится къ иной, болѣе ранней эволюціи. Учителя эти дѣйствовали какъ воспитатели и руководители юнаго человѣчества нашей планеты и передавали различнымъ расамъ и народамъ по очередно основныя религіозныя истины въ формѣ наиболѣе подходящей для тѣхъ народовъ, которые воспринимали эти истины. Основатели великихъ религій были членами единаго Братства, а помощниками ихъ въ этой великой миссіи были Посвященные и ученики различныхъ степеней, отличавшіеся прозрѣніемъ, философскими знаніями или же высокой чистотой жизни. Они направляли дѣятельность младенческихъ народовъ, устанавливали ихъ

образъ правленія, издавали для нихъ законы, управляли ими въ качествъ королей, обучали ихъ какъ учителя, руководили ими какъ священики; всъ народы древности почитали этихъ великихъ существъ, полубоговъ и героевъ, оставившихъ свои слъды въ литературъ, архитектуръ и законодательствъ.

Что такіе представители человъчества дъйствительно жили, это трудно отрицать въ виду всемірнаго преданія и древнихъ писаній, уцълъвшихъ до нашихъ дней, и въ виду многочисленныхъ развалинъ и другихъ безмолвныхъ свидътелей, не имъющихъ цъны лишь въ глазахъ невъжественнаго человъка. Священныя книги Востока — лучшій показатель величія тъхъ, кто составлялъ эти книги, ибо кто былъ способенъ въ позднъйшія времена хотя бы приблизительно подняться до духовной высоты ихъ религіозной мысли, до озаряющаго свъта ихъ философіи, до ширины и чистоты ихъ этическихъ ученій? И когда мы находимъ, что эти священныя книги содержать въ себъ ученія о Богъ, о человъкъ и о вселенной, которыя всъ тождественны по существу, хотя и рознятся по внъшнимъ формамъ, неизбъжнымъ выводомъ отсюда является происхожденіе всъхъ этихъ ученій изъ единаго источника. Этому единому источнику мы даемъ имя Божественной Мудрости, въ греческомъ переводъ Теософіи. Какъ происхожденіе и основа всъхъ религій, она не можетъ быть враждебна ни одной религіи. Она лишь очищаетъ ихъ, раскрывая цънное внутреннее значеніе многаго, что утеряло свой первоначальный истинный видъ вследствіе нев'єжественнаго извращенія и благодаря наноснымъ суев'єріямъ. Но Теософія пребываеть во всъхъ религіяхъ и въ каждой стремится раскрыть заключенную въ ней мудрость. Чтобы стать теософомъ, не нужно отказываться отъ своей религіи. Необходимо лишь болье глубоко проникнуть въ суть своей собственной въры, тверже овладъть ея духовными истинами и съ болъе широкимъ кругозоромъ подойти къ ея священнымъ ученіямъ. Въ древности Теософія вызвала религіи къ жизни, въ наши времена она же должна оправдать и защитить ихъ. Она и есть та скала, изъ которой всъ міровыя религіи были высъчены, тотъ родникъ, изъ котораго всъ онъ вытекали. Передъ трибуналомъ критики разума она оправдываетъ глубочайшія стремленія и благороднъйшія эмоціи человъческаго сердца; она утверждаетъ наши надежды на будущее и возвращаетъ намъ, облагороженною, нашу въру въ Бога. Истина всего сказаннаго становится болъе очевидной по мъръ того, какъ мы изучаемъ различныя Священныя Писанія. Достаточно взять нъсколько выдержекъ изъ богатаго матеріала, доступнаго

намъ, чтобы установить этотъ фактъ и направить изучающаго этотъ вопросъ въ его поискахъ за дальнъйшими доказательствами. Главныя духовныя истины могутъ быть сведены къ слъдующему:

І. Единое, Въчное, Непознаваемое, Реальное Бытье.

II. Изъ Него \*)—проявленный Богъ, раскрывающійся изъ единства въ двойственность, изъ двойственности въ Троицу.

III. Изъ проявленной Троицы происходятъ духовныя разумныя

Сущности, руководящія порядкомъ Космоса.

IV. Человъкъ есть отраженіе проявленнаго Бога и потому въ основъ своей троиченъ; его истинное и реальное Я въчно и едино съ Я вселенной.

V. Эволюція челов'я совершается путемъ многочисленныхъ воплощеній; къ воплощенію его тянутъ желанія, освобождается же онъ отъ необходимости воплощенія путемъ знанія и самопожертвованія, становясь божественнымъ въ д'ятельной силъ, какъ онъ былъ всегда божественъ въ скрытомъ состояніи.

Китай съ его окаменълой цивилизаціей былъ населенъ въдревности Туранцами, четвертой подрасой коренной Четвертой расы, той расы, которая обитала въ погибшей Атлантидъ и распространила свои отпрыски по всему міру. Монголы, седьмая и послъдняя подраса той же коренной расы, присоединились позднъе къ Туранцамъ, которые заселили Китай; такимъ образомъ, мы имъемъ въ этой странъ традиціи, идущія изъ глубочайшей древности, предшествовавшей водворенію пятой Арійской расы въ Индіи; въ Чингъ-Чангъ-Чингъ (Classic of Purity) мы имъемъ отрывокъ изъ древняго Писанія своеобразной красоты, дышащей тъмъ духомъ мира и покоя, которыми отличается "первоначальное ученіе". Г-нъ Легге, въ предисловіи къ своему переводу \*) говоритъ, что этотъ трактать

приписывается Ко Yüan (Hsüan), Таоисту изъ династіи Wû (222—227 послѣ Р. Хр.), относительно котораго существуетъ преданіе, что онъ достигъ состоянія безсмертнаго, какъ его обыкновенно и называютъ. Онъ представляется чудотворцемъ и въ то же время невоздержаннымъ и чрезвычайно эксцентричнымъ въ своихъ проявленіяхъ. Когда ему однажды пришлось испытать кораблекрушеніе, онъ поднялся изъ воды въ совершенно сухихъ одеждахъ и свободно пошелъ по водяной по-

верхности. Подъ конецъ, онъ вознесся на небо среди бълаго дня. Всъ эти разсказы можно считать вымысломъ позднъйшихъ временъ.

Подобныя исторіи постоянно повторяются о Посвященных различныхъ степеней, и они вовсе не представляютьсобою "вымысла"; что касается Ко-Юана, интереснъе будетъ выслушать его собственный отзывъ о книгъ:

Когда я пріобрълъ истинный Тао, я повторилъ эту "Чингъ" (книгу) десять тысячъ разъ. Это то, что дълаютъ Духи въ Небесахъ и что никогда не сообщалось ученымъ этого низшаго міра. Я получилъ эту кчигу отъ Божественнаго Правителя восточнаго Нwa; онъ получилъ ее отъ Божественнаго Правителя Золотыхъ Вратъ; онъ получилъ ее отъ Царственной Матери Запада.

"Божественный Правитель Золотыхъ Вратъ" былъ титулъ Посвященнаго, который управлялъ царствомъ Толтековъ въ Атлантидъ, и присутствіе этого титула въ книгъ показываетъ, что Чингъ-Чангъ - Чингъ была перенесена отъ Толтековъ въ Китай тогда, когда Туранцы отдълились отъ Толтековъ. Это предположеніе подтверждается содержаніемъ короткаго трактата, касающагося Тао, что означаетъ "Путъ", имя, обозначавшее въ древней Туранской и Монгольской религіи Единую Реальность. Мы читаемъ:

Великій Тао не имѣетъ тѣлесной формы, но онъ производитъ и питаетъ Небо и Землю. Великій Тао не имѣетъ страстей, но онъ заставляетъ вращаться солнце и луну. Великій Тао не имѣетъ имени, но онъ вызываетъ ростъ и сохраняетъ все сущее (i, I).

Здъсь мы имъемъ проявившагося Бога какъ единство, но вслъдъ за тъмъ возникаетъ и двойственность:

Теперь Тао (появляется въ двухъ формахъ) Чистой и Нечистой, и имъетъ (два условія) Движенія и Покоя. Небо чистое, а земля нечистая; небо движется, а земля неподвижна. Мужское—чистое, а женское—нечистое; мужское въ движеніи, а женское неподвижно. Коренная (Чистота) спустилась, а (нечистое) изліяніе разлилось далеко и такъ всъ вещи были произведены (1, 2).

Это мъсто особенно интересно, потому что оно указываетъ на активную и воспринимающую стороны Природы, на различіе между Духомъ зарождающимъ и Матеріей питающей, идея столь часто встръчающаяся въ позднъйшихъ писаніяхъ.

Въ *Tâo Teh Ching* ученіе о Непроявленномъ и Проявленномъ выражено весьма ясно:

Тао, могущее быть попираемо, не єсть въчный и неизмънный Тао. Имя, которое можетъ быть обозначено, не есть въчное и не-

<sup>\*)</sup> That; Индусы называють Первоисточникь To, отказываясь придавать ему какой-либо предикать, какой либо атрибуть. Прим. nepes.

<sup>\*)</sup> The sacred Books of the East, vol. XL.

измѣнное имя. Неимѣющій имени это-Творецъ неба и земли; имѣющій имя это-Мать встхъ вещей.... Подъ обоими видами это воистину одно и то же, но, когда начинается развитіе, Оно получаетъ различныя имена. Оба вмъстъ называются Тайной" (і. 2, 2, 4).

Изучающіе Каббалу вспомнять при томъ одно изъ Боже-

ственныхъ Именъ: "Сокровенная Тайна". И опять:

Было нъчто неопредъленное и цъльное, существовавшее ранъе неба и земли. Какъ тихо оно было и безформенно и внъ опасности (быть истощеннымъ). Можно смотръть на это, какъ на Мать всего сущаго. Я не знаю его имени, и я даю ему обозначение Тао. Дълая усиліе, чтобы дать ему имя, я называю его Великое. Великое, Оно подвигается (въ постоянномъ теченіи). Подвигаясь, Оно удаляется. Удалившись, Оно возвращается назадъ (XXV, 1-3.).

Чрезвычайно интересна здъсь идея выступленія и возврата Единой Жизни, такъ хорошо знакомая намъ изъ индусской лите-

ратуры. Знакомымъ представляется и стихъ:

Все подъ небесами произошло отъ Него, какъ существующее (и наименованное); существованіе это произошло отъ Него, какъ не существующее (и не поименованное). (XI, 2.)

Для того, чтобы вселенная могла возникнуть, Непроявленный долженъ былъ произвести Единаго, отъ котораго произошли двой-

ственность и тройственность:

Тао произвелъ Одного; Одинъ произвелъ Двухъ; Двое произвели Трехъ; Трое произвели всъ вещи. Всъ вещи оставляютъ позади себя Тьму (изъ которой онъ произошли) и выдвигаются, дабы заключиться въ Свътъ (въ который онъ вступили), будучи приведены въ созвучіе Дыханіемъ Пустоты (XLII, 1).

"Дыханіе Пространства" было бы лучшимъ выраженіемъ. Такъ какъ все произошло отъ Него, Оно существуетъ во всемъ:

Все проникаетъ великій Тао. Онъ находится и справа и слѣва.... Онъ облекаетъ всѣ вещи какъ бы въ покровъ и не присваиваетъ себѣ господства надъ ними. Онъ можетъ именоваться и въ мельчайшихъ вещахъ. Всъ вещи возвращаются (къ своему корню и исчезаютъ), не зная, что Онъ управляетъ ихъ возвратомъ. Онъ можетъ именоваться и въ величайшихъ вещахъ" (XXXIV, 1, 3).

Цвангъ-тзе (Chwang-ze, учившій въ IV стольтін до Р. Хр.), въ своемъ изложеніи древнихъ ученій, ссылается на духовныя ра-

зумныя Существа, происходящія отъ Тао:

Онъ имъетъ и корень и причину бытія въ Самомъ Себъ. Прежде чъмъ были небо и земля, древнъе того, Онъ существовалъ въ полной безопасности. Отъ Него произошло таинственное существованіе Духовъ, отъ Него-таинственное существование Боговъ" (Кн. VI, часть 1, секція VI, 7.)

Вслъдъ за тъмъ перечисляются имена этихъ духовныхъ Сущностей, но роль, которую они играютъ въ Китайской религіи, столь извъстна, что излишне будеть приводить цитаты, относящіяся до нихъ.

Человъкъ разсматривается, какъ существо троичное: "Таоизмъ, говоритъ Легге, признаетъ въ человъкъ духъ, разумъ и тъло. Это подраздъленіе ясно выражено въ Classic of Purity, въ ученіи, по которому человъкъ долженъ уничтожить въ себъ желаніе для того, чтобы соединиться съ Единымъ.

Духъ человъка любитъ чистоту, но его мысль нарупаетъ ее. Душа человъка любитъ тишину, но желанія нарушають ее. Если бы онъ могъ всегда отгонять свои желанія, душа его пришла бы сама по себъ къ тишинъ. Пусть его мысль станетъ чистой, тогда и духъ его очистится.... Причина, по которой люди не достигаютъ чистоты, заключается въ томъ, что мысли ихъ не очищались и желанія ихъ не изгонялись прочь. Если человъкъ въ состояніи изгнать желанія и если онъ посмотритъ послъ того внутрь себя, въ свои мысли, онъ уже болъе не его; и если онъ послъ того посмотритъ снаружи на свое тъло, оно уже болъе не его, а если онъ посмотритъ вдаль на внъшнія вещи, и съ ними онъ не имъетъ уже ничего общаго (І, 3, 4).

Затъмъ, послъ перечисленія ступеней, ведущихъ "къ состоянію полнаго покоя" ставится вопросъ:

Въ подобномъ состояніи покоя, не зависящаго отъ мъста, какъ можетъ возникнуть желаніе? Если же болье не возникаетъ желаніе, настаетъ истинный покой и тишина. Эта истинная тишина становится постояннымъ свойствомъ и отзывается (безошибочно) на внѣшнія вещи; воистину, это върное и постоянное качество держитъ въ своей власти природу. Въ такомъ постоянномъ отзывъ и въ такой постоянной тишинъ пребываетъ постоянная чистота и покой. Тотъ, кто владъетъ этой абсолютной чистотой, входитъ постепенно въ (вдыханіе) Истиннаго Тао (I, 5).

Прибавленное переводчикомъ слово "вдыханіе" скоръе затемняеть, чемъ выясняеть смыслъ, такъ какъ "входить въ Тао" вполне соотвътствуетъ всей мысли и согласуется съ другими Писаніями.

Уничтоженію желанія Таоизмъ придаетъ большое значеніе; одинъ изъ толкователей Classic of Purity замъчаетъ, что пониманіе Тао зависить отъ абсолютной чистоты, и

Пріобратеніе такой Абсолютной Чистоты зависить вполна отъ удаленія (изъ души) желаній, что и представляетъ настоятельный, практическій урокъ всего Трактата.

Тао-Тэ-Чингъ говоритъ:

Всегда находить насъ должны безъ желаній, Если глубокую тайну Его мы измѣрить хотимъ; Но если желанье останется въ насъ навсегда, Лишь край Его внѣшній одинъ мы увидимъ (I, 3).

Идея перевоплощенія въ Таоизм'є является мен'є ясной, чѣмъ можно бы ожидать, хотя встрічаются м'єста, изъ которыхъ видно, что главная идея принималась въ утвердительномъ смысл'є. Такъ, Цвангъ-тзе разсказываетъ оригинальную и мудрую исторію объ умирающемъ человѣк'є, къ которому другъ обращается со слѣдующими словами:

"Воистину великъ Создатель! Чѣмъ же Онъ теперь соизволитъ сдѣлать тебя? Куда онъ перенесетъ тебя? Сдѣлаетъ ли онъ изъ тебя крысиную печень или лапку насѣкомаго?" Цзелаи возразилъ: "Куда бы отецъ ни послалъ сына своего: на востокъ, на западъ, на югъ или на сѣверъ, сынъ просто слушается приказанія.... И вотъ великій Литейщикъ, занятый литьемъ своего металла. И если бы металлъ, вскипѣвъ въ котлъ, сказалъ: "Я хочу, чтобы изъ меня былъ сдѣланъ (мечъ подобный) Моуѕћ", великій Литейщикъ навѣрно нашелъ бы это страннымъ. И также, если бы форма, образуясь въ материнскихъ нѣдрахъ, сказала: "Я должна стать человѣкомъ", Создатель навѣрно нашелъ бы это страннымъ. Если мы разъ поймемъ, что небо и земля великій плавильный котелъ, а Создатель великій Литейщикъ, не все ли равно, въ какое бы мѣсто не направили насъ? Мы рождаемся какъ бы изъ мирнаго сна и мы умираемъ для покойнаго пробужденія (Кн. VI, ч. I, секція VI).

Обращаясь къ Пятой Арійской расѣ, мы имѣемъ тѣ же ученія, воплощенныя въ древнѣйшей и величайшей изъ арійскихъ религій—въ Браманизмѣ. Вѣчное Бытіе провозглашается въ *Chhândogyopanishad* какъ "Одно Единое безъ второго" и тамъ написано:

Единый захотълъ: умножусь вселенной ради (VI, ii, 1, 3).

Высочайшій Логосъ, Браманъ, троекратенъ: Бытіе, Сознаніе, Блаженство, и сказано:

Изъ Него \*) возникаетъ жизнь, разумъ и всѣ чувства, эфиръ, воздухъ, огонь, вода и земля, поддерживающая все. (Mundakopanishad ii, 3).

Нигдъ нътъ болъе величественныхъ описаній Божества, какъ въ индусскихъ Св. Писаніяхъ, но они стали уже настолько извъстны, что достаточно будетъ небольшой выдержки, которая можетъ служить образцомъ сверкающихъ, какъ драгоцънные камни, описаній.

Проявленный, близкій, движущійся въ мѣстѣ тайномъ, вѣчное Убѣжище, гдѣ пребываетъ все, что движется, дышитъ и закрываетъ очи. Знай, что поклоняться слѣдуетъ Сему Бытію и Небытію, Совершеннѣйшему, Превышающему пониманіе всѣхъ существъ. Свѣтозарный, тоньше тончайшаго, на Немъ держатся міры со всѣми своими обитателями. То предвѣчный Браманъ; Онъ же и Жизнь и Голосъ и Разумъ... Въ золотомъ, высочайшемъ покровѣ пребываетъ непорочный, недѣлимый Браманъ; то чистѣйшій Свѣтъ Свѣтовъ, познаваемый лишь тѣми, кому извѣстно Единое Я. То безсмертный Браманъ впереди, Браманъ позади, Браманъ справа и слѣва, внизу, вверху, всепроникающій: сей Браманъ воистину есть Все (Mundakopanishad II, іі, 1, 2, 9, 11).

Надъ вселенной Браманъ великій, высочайшій, скрытый во всѣхъ существахъ сообразно ихъ тѣлесности, единое Дыханіе всей вселенной, Господь, познавшіе Котораго (люди) становятся безсмертными. Я позналь Его, Непреходящаго, Древняго, Душу всего, Вездѣсущаго по природѣ своей, Кого познавшіе называютъ Нерожденнымъ, Кого они называютъ Вѣчнымъ (Shvetâshvataropanishad, iii, 7, 8, 21).

Когда нътъ тьмы, нътъ дня или ночи, нътъ бытія или небытія, (тамъ есть) лишь Шива единый; То Нерушимое, То Подлежащее обоготворенію Савитри, отъ Него произошла Древняя Мудрость. Ни вверху, ни внизу, ни въ серединъ невозможно постигнуть Его, и нътъ ничего, что могло бы сравниться съ Нимъ, имя Которому—безконечная Слава. И не эръніемъ можетъ быть зрима форма Его, ибо никто не въ состояніи очами созерцать Его; знающіе же Его сердцемъ и пребывающимъ въ сердцъ умомъ, становятся безсмертными (тамъ же IV,17—20).

Мысль, что истинное Я человъка едино съ Я всей вселенной, что: "Я семъ То" до того проникаетъ индусское сознаніе, что къ человъку часто примъняются такія выраженія, какъ "божественный градъ Брамана" і) и "градъ о девяти вратахъ" і) или что "Богъ живетъ въ углубленіи его сердца" і).

"Лишь единымъ способомъ можно узнать (Бытіе), которое не можетъ быть доказано, которое въчно, непорочно, выше эфира, нерожденное, великая, въчная Душа... Великая нерожденная Душа, та же

<sup>\*)</sup> This.

<sup>1)</sup> Mundakopanishad II, ii, 7.

Shvetāshvataropanishad iii, 14.

<sup>3)</sup> Тамъ же іі.

самая, что пребываетъ какъ разумная (душа) во всѣхъ живыхъ существахъ, та же самая, которая пребываетъ, какъ эфиръ въ сердцѣ \*); въ немъ Она спитъ. Она подчиняетъ себѣ все и управляетъ всѣмъ; Она высочайшій Владыка всего, Она не увеличивается отъ добрыхъ дѣлъ и не уменьшается отъ дурныхъ. Она направляетъ все, верховный Господъ всего сущаго, Вседержитель, Мостъ, Опора міровъ, дабы не могли они разрушиться (Brihadâranyakopanishad IV, IV 20, 22, пер. D-г E. Roër).

Когда Богъ разсматривается съ точки зрѣнія эволюціи вселенной, Его троичность выражается вполнѣ ясно въ идеѣ Шивы, Вишну и Брамы или въ символѣ Вишну, спящаго подъ водами, съ выростающимъ изъ его нѣдръ Лотусомъ, а въ Лотусѣ—Брама. Человѣкъ тоже троиченъ по своей природѣ и въ Мândûkyopanishad высшее Я человѣка (Self) описывается какъ заключенное въ физическое тѣло, въ тонкое тѣло и въ ментальное тѣло (тѣло мысли) и затѣмъ поднимающееся изъ ограниченности названныхъ тѣлъ къ Единому "безъ двойственности". Изъ Тримурти (Троицы) приходятъ многіе Боги, завѣдующіе эволюціей вселенной, къ которымъ въ Brihadåranyakopanishad обращены такія слова:

Поклоняйтесь, о Боги, Ему, по подобію Котораго катятся дни завершающагося года, обожайте Свътъ Свътовъ, какъ Жизнь Въчную (IV, IV 16).

Едва ли даже нужно упоминать, что Браманизмъ заключаетъ въ себъ ученіе о перевоплощеніи; вся его философія жизни основана на странствованіи Души черезъ многочисленныя рожденія и смерти, и нътъ ни одной священной книги, въ которой эта истина не была бы признанной. Желанія привязываютъ человъка къ Колесу перемъны; слъдовательно, освободить себя онъ можетъ лишь знаніемъ, преданностью Высшему и разрушеніемъ желаній. Душа, познавшая Бога, освобождается, 1) Разумъ, очищенный познаніями, созерцаетъ Его 2), Знаніе, соединенное съ благочестіемъ, находитъ обитель Брамана 3). Кто знаетъ Брамана, тотъ самъ становится Браманомъ 4). Когда желанія прекращаются, смертные становятся безсмертными и достигаютъ Брамана 6).

Буддизмъ, въ своей съверной формъ, совершенно совпадаетъ съ древнъйшими върованіями Браманизма, но въ южной своей формъ онъ утерялъ идею Триупостаснаго Логоса, также и идею Единаго Бытія, изъ котораго исходить Троица. Логосъ, въ своемъ троичномъ проявленіи, обозначается въ съверномъ Буддизмъ такъ: Первый Логосъ, Amithaba, Безпредъльный Свътъ; Второй, Avalokiteshvara или Padmapâni (Chenresi); Третій, Mandjusri—представитель творческой Мудрости, соотвътствующій Брамъ \*). Китайскій Буддизмъ, повидимому, не содержитъ идеи первичнаго Бытія помимо Логоса, но Непальскій Буддизмъ признаеть Ädi-Buddha, изъ котораго исходить Amitabha. Padmapani по Эйтелю является представителемъ сострадательнаго Провидънія и соотвътствуетъ частью Шивъ, но, какъ одинъ изъ аспектовъ Буддистской Троицы, Падмапани являетъ собою скор ве идею Вишны, съ которымъ она имъетъ и общій символъ Лотосъ (огонь и вода, или Духъ и Матерія, какъ первичныя составныя части вселенной). Перевоплощеніе и Карма настолько изв'єстны, какъ основы Буддизма, что едва ли нужно распространяться о нихъ; слъдуетъ только отмътить путь освобожденія и тотъ фактъ, что Будда, какъ Индусъ, проповъдывавшій Индусамъ, подразумъвалъ Браманическія доктрины какъ основу своихъ ученій, не подлежащую сомнънію. Онъ былъ реформаторомъ, онъ очищалъ религію, но не боролся противъ нея, онъ нападалъ только на примъси, внесенныя невъжествомъ, а не на основныя истины, идущія изъ древней Мудрости.

Тъ, кто шествуютъ по стезъ закона, правильно усвоеннаго, достигаютъ другого берега великаго моря рожденій и смертей, которое трудно переплыть (Udânâvarga XXIX, 37).

Желаніе связываетъ челов'вка, и необходимо освободиться изъ-подъ его власти.

Тяжело для того, кто скованъ цѣпями желанія, освободиться, говоритъ Благословенный. Стойкій, не предающійся счастью, исходящему изъ желаній, сбрасываетъ съ себя цѣпи и скоро отправляется (въ Нирвану)..... Человѣчество не имѣетъ прочныхъ желаній: желанія не постоянны въ тѣхъ, кто ихъ испытываетъ: освобождайтесь же отъ того, что не можетъ длиться, и не пребывайте въ обители смерти (тамъ же іі, 6, 8).

Тотъ, кто разрушилъ желанія (мірскихъ благъ), грѣховность, узы плотскихъ очей, кто извлекъ желаніе съ самымъ корнемъ, тотъ, провозглашаю, есть истинный Браманъ (тамъ же хххііі. 68).

 <sup>\*)</sup> Эфиръ въ сердцъ есть мистическое выраженіе, которое должно выражать Единаго, пребывающаго въ сердцъ.

<sup>1)</sup> Shvetash. 1, s.

<sup>2)</sup> Mundi III i, 8.

<sup>3)</sup> Тамъ же III ii, 4.

<sup>4)</sup> Тамъ же III ii, 9.

<sup>5)</sup> Kathopanishad VI, 14.

<sup>\*)</sup> Sanskrit Chinese Dictionary Эйтеля.

А Браманомъ называется человъкъ, "имъющій свое послъднее тъло" \*), и онъ опредъляется какъ:

Тотъ, кто зная свои прежнія пребыванія (существованія), позналъ небо и адъ, Муни, нашедшій путь, какъ положить конецъ рожденіямъ (тамъ же XXXIII. 55).

Въ экзотерическихъ еврейскихъ Писаніяхъ идея Троицы выступаетъ неясно, зато Двойственность совершенно очевидна, и Богъ, о которомъ идетъ ръчь, являетъ собою въ этихъ писаніяхъ проявленный Логосъ, а не Единое Непроявленное.

Я Господь и нътъ иного. Я образую Свътъ и творю тьму; дълаю миръ и произвожу бъдствія; Я, Господь, дълаю все это (Ис. XLV, 6, 7).

Но у Филона ученіе о Логосъ является уже вполиъ опредъленно, и оно же находится въ четвертомъ Евангеліи:

Въ началъ было Слово, и Слово было у Бога и Слово было Богъ... Все черезъ Него начало быть и безъ Него ничто не начало быть, что начало быть (Ев. Іоанна, І 1, 3).

Въ Каббалъ ученіе объ Одномъ, Трехъ, Семи, а затъмъ и о многихъ излагается совершенно ясно:

Древнъйшее изъ Древнъйшихъ, Непознаваемое изъ Непознаваемыхъ, имъетъ форму и въ то же время не имъетъ формы. Оно имъетъ форму, посредствомъ которой сохраняется вселенная. И въ то же время оно не имъетъ формы, такъ какъ не можетъ быть постигнуто. Когда Оно впервые облеклось въ эту форму (Кетеръ, Корона, Первый Логосъ), Оно произвело изъ себя девять блистающихъ Свътовъ (Мудростъ и Голосъ, образующіе совмъстно съ Кетеръ Троицу, и затъмъ семь низшихъ Сефиротовъ)... То—Древнъйшее изъ Древнъйшихъ, Тайна изъ Тайнъ, Непознаваемое среди Непознаваемыхъ. Оно имъетъ форму, которая присуща Ему, ибо Оно является (черезъ нее) намъ какъ Древнъй Человъкъ, все превышающій, какъ Древнъйшее изъ Древнъйшихъ и какъ наиболъе Непознаваемое изъ Непознаваемаго. Но и подъ той формой, посредствомъ которой Оно дълаетъ себя познаваемымъ, Оно все же остается Непознаваемымъ (Isaac Myer's Qabbalah, from the Zohar pp. 274, 275).

Майеръ указываетъ, что "форма" не есть "Древнъйшее изъ Вспъхъ Древнъйшихъ, которое есть Аинъ-Софъ (Ain-Soph)".

И еще:

Три Свъта свътятъ въ Святомъ Вышнемъ, которые соединяются въ Одно; и они основа Торы, а Тора открываетъ дверь всъмъ... При-

дите и видьте Тайну Слова! То—три ступени и каждая существуетъ сама по себъ, и все же, всъ онъ Одно и всъ связаны въ Одномъ, и не отдълимы онъ одна отъ другой...

Три исходять изъ Одного, Одинъ существуеть въ Трехъ, то—сила, сущая между Двумя, Двое питаютъ Одно, Одно питаетъ (всъ вещи) со всъхъ сторонъ, такимъ образомъ Все есть Одно (Тамъ же 373, 375, 376).

Излишне упоминать, что Евреи признавали ученіе о многихь Богахь. "Кто какъ Ты, Господи, между Богами?" (Исходъ XV, 11). Также признавались ими множество подчиненныхъ слугъ Божіихъ, "Сыновъ Божіихъ", "Ангеловъ Господнихъ", "Десять Ангельскихъ Воинствъ."

О возникновеніи вселенной Захаръ учить:

Въ началъ была Воля Царя, предшествующая всякому существованію, которое перешло въ бытіе черезъ эманацію изъ этой Воли. Она начертала и запечатлъла формы всъхъ вещей, которыя долженствовали проявиться изъ скрытаго вида въ явный, въ вышнемъ ослъпительномъ свътъ Квадранта (священный Тетрактисъ) Myer's Qabbalah, pp. 194, 195.

Не существуеть ничего, въ чемъ бы Божество не было имманентно; относительно Перевоплощенія еврейское ученіе состоить въ томъ, что Душа пребываеть въ божественной Идеъ до появленія своего на землъ; если Душа останется совершенно чистой во время своего испытанія, она можетъ избъгнуть новаго рожденія, но послъднее является, повидимому, только теоретической возможностью, такъ какъ сказано:

Всѣ души подлежатъ круговороту (метампсихозъ, a'leen b'gilgoolah), но люди не знаютъ путей Святого Единаго, да будетъ Онъ благословенъ!.. Имъ неизвѣстно, какимъ судомъ они были судимы во всѣ времена и до появленія своего въ этомъ мірѣ, и послѣ того, какъ они покинутъ его (Тамъ же, стр. 198).

Слъды върованія въ перевоплощеніе встръчаются одинаково и въ Еврейскихъ и въ Христіанскихъ экзотерическихъ Писаніяхъ, примъромъ чего можетъ служить утвержденіе, что Илья долженъ вернуться на землю, и что онъ вернулся въ лицъ Іоанна Предтечи.

Если мы обратимся къ Египту, мы найдемъ тамъ въ самой съдой древности прославленную Троицу: Ра, Озирисъ-Изисъ, какъ двойственный Второй Логосъ, и Горусъ. Величественный Гимнъ къ Амону-Ра гласитъ:

Боги преклоняются передъ Твоимъ Величіемъ, вознося Души Того, Что произвело ихъ... и говорятъ Тебъ: Миръ всъмъ эманаціямъ

<sup>\*)</sup> Udânavarga XXXIII. 41.

безсознательнаго Отца сознательныхъ Отцовъ всѣхъ Боговъ... Ты—Производящій существа, мы обожаемъ Души, которыя изошли отъ Тебя. Ты производишь насъ, о Неизвѣданный, и мы привѣтствуемъ Тебя, поклоняясь каждой Бого-Душѣ, которая спускается отъ Тебя и живетъ въ насъ (приводится въ Тайной Доктринѣ (Secret Doctrine), 3-й т., стр. 486).

"Сознательные Отцы Боговъ" — Логосы; "безсознательный Отецъ" — Первопричина, Единое Бытіе, безсознательное въ томъ смыслъ, что сознаніе Его безгранично превышаетъ ту ограниченность, которую мы называемъ сознаніемъ.

Въ отрывкахъ "Книги Мертвыхъ" мы узнаемъ идеи древняго Египта относительно перевоплощенія человъческой Души, ея странствія и ея окончательнаго соединенія съ Логосомъ. Знаменитый папирусъ "писца Ани, торжествующаго въ миръ", полонъ чертъ, напоминающихъ читателю Св. Писанія другихъ религій, его путешествіе по преисподней, его ожиданія новаго вхожденія въ свое тъло (въ форму, принимаемую перевоплощающимся въ Египтъ) и, наконецъ, его отождествленіе съ Логосомъ:

Сказалъ Озирисъ Ани: я есмь Великій Единый, сынъ Великаго Единаго; я есмь Огонь, сынъ Огня!..

Я снова соединилъ свои кости, Я сдълался цъльнымъ и здоровымъ, Я сталъ вновь молодымъ; Я—Озирисъ, Господь Въчности (XL111, 1, 4).

Въ передачъ "Книги Мертвыхъ" Пьерретомъ, мы находимъ поразительное мъсто:

Я есмь Существо съ таинственными именами, готовящее себъ жилища на милліоны лѣтъ (стр. 22). Сердце, которое переходитъ ко мнѣ отъ моей матери, мое сердце, необходимое для моего существованія на землѣ... Сердце, переходящее ко мнѣ отъ моей матери, сердце, необходимое мнѣ для моего превращенія (стр. 113, 114).

Въ религіи Зороастра мы находимъ идею Единаго Бытія, изображаємую какъ Безпредъльное Пространство, изъ котораго возникаєть Логосъ, Творецъ Ахурамазда:

Высочайшій во всевѣдѣніи и въ добрѣ, не имѣющій равныхъ въ великолѣпіи: область Свѣта есть обитель Ахурамазды (свящ. книги Востока The Bundahis V. 3, 4, V. 2).

Въ "Іасна", главной Литургіи Заратустріанъ, дань благоговічнія отдается прежде всего Логосу:

Провозглашаю и совершаю мою [мою Іасну (богослуженіе)] Ахурамазду, Создателю, блистающему и преславному, величайшему и лучшему,

наиболѣе прекрасному (по нашимъ понятіямъ), наиболѣе твердому, мудрѣйшему и одному изъ всѣхъ, тѣло котораго совершенно, который достигаетъ своихъ цѣлей безошибочно, благодаря Своему праведному порядку, Ему, который склоняетъ нашъ умъ къ хорошему, который излучаетъ Свою радость—творящую милость въ даль; кто сдѣлалъ насъ и далъ намъ форму, и кто питалъ и защищалъ насъ, кто есть наиболѣе благій Духъ (Sacred Books of the East XXXI, pp. 195, 196).

Затъмъ върующіе поклоняются Амешаспендамъ и другимъ Богамъ, но высочайшій, проявленный Богъ, Логосъ, не является здъсь тріvпостаснымъ. Какъ у Евреевъ, такъ и въ религіи Зороастра, въ экзотерическихъ ученіяхъ эта основная истина утерялась постепенно. Къ счастью, есть возможность прослъдить первобытное ученіе, исчезнувшее въ позднъйшій періодъ изъ народныхъ върованій. Д-ръ Гаугъ въ своей книгъ "Essays on the Parsis" (переведенной д-ромъ Уэстъ и помъщенной въ 5-мъ томъ Oriental Series Trübner'a) устанавливаетъ, что Ахурамазда (Aûharmazd или Но́гтаzd) есть Высочайшая Сущность и что изъ Нея исходили:

Двѣ первопричины, которыя, хотя и отличныя одна отъ другой, соединились и произвели міръ матеріальныхъ явленій, такъ же какъ и міръ духовный (стр. 303).

Онѣ назывались "Близнецами", и ихъ присутствіе признается повсюду, какъ въ Ахурамаздѣ, такъ и въ человѣкѣ. Одна вызываетъ реальность, другая—нереальность, и именно изъ нихъ—въ позднѣйшемъ Зороастріанствѣ— выработались противоположныя Начала добра и зла. Въ древнѣйшихъ ученіяхъ онѣ несомнѣнно выражали собою Второго Логоса, такъ какъ двойственность является его отличительнымъ признакомъ вездѣ. "Добро" и "Зло, являетъ собою лишь Свѣтъ и Тьму, Духъ и Матерію, основную "пару противоположностей" Вселенной, Два, исходящіе изъ Одного.

Разбирая послѣднюю идею, д-ръ Гаугъ говоритъ:

Таково первичное Зороастріанское представленіе о творческихъ Духахъ, которые образуютъ лишь двѣ стороны единой Божественной Сущности. Но съ теченіемъ времени эта доктрина великаго основателя религіи была измѣнена и искажена вслѣдствіе недоразумѣній и невѣрныхъ толкованій. Spentômainyush ("добрый духъ") былъ принятъ за имя Самого Ахурамазды, а затѣмъ Angrômainyush ("злой духъ"), отдѣленный окончательно отъ Ахурамазды, сталъ разсматриваться какъ постоянный противникъ Ахурамазды; такъ возникъ Дуализмъ Бога и Дьявола (стр. 205).

Воззрѣніе д-ра Гауга находить поддержку въ Gåtha Ahunavaiti, которая была передана, по преданію, "Архангелами" вмѣстѣ съ другими Гатами—Зороастру:

Вначалѣ существовала пара Близнецовъ, два духа, каждый изъ нихъ проявлялъ особую дѣятельность, именно: добрую и злую... И эти два Духа, соединившись, создали первое (матеріальную вещественность); одинъ—реальность, другой—нереальность ...И чтобы споспѣшествовать этой жизни (чтобы увеличить ее) Armaiti появилась со своими богатствами, съ Разумомъ добрымъ и истиннымъ; она, вѣчно сущая, создала матеріальный міръ.., Всѣ совершенныя вещи, которыя извѣстны какъ лучшія изъ существъ, собраны въ великолѣпной обители Добраго Разума, Мудраго и Праведнаго (Iasna XXX 3, 4, 7, 10. De Haug's Transl. pp. 149, 151).

Здѣсь ясно различимы три Логоса, Ахурамазда первое начало, верховная жизнь; въ Немъ и черезъ Него "Близнецы" или Второй Логосъ; затѣмъ Армаити, Разумъ, Творецъ Вселенной, Третій Логосъ \*). Поздиѣе появляется Митра и въ экзотерической вѣрѣ затемняетъ до нѣкоторой степени первичную истину; о Немъ говорится:

Кого Ахурамазда утвердилъ дабы соблюдать движущійся міръ и заботиться о немъ; Кто, никогда не засыпающій, всегда бодрствующій, охраняєть твореніе Ахурамазды (Mihir yast XXV 1, 103; Sacred Books of the East. XV111).

Митра былъ подчиненный Богъ, Свътъ Небесный, какъ Варуна былъ самимъ Небомъ, однимъ изъ великихъ правящихъ Духовъ. Высочайшіе изъ этихъ правящихъ Духовъ были шесть Амешаспендовъ, главою которыхъ считался Вохуманъ (Vohûman), Добрая Мысль Ахурамазды,

Которые управляли встять матеріальнымъ твореніемъ (Sacred Books of the East V, р. 10, note).

Ученіе о перевоплощеніи не встр'вчается въ досел'в переведенныхъ книгахъ, и оно не распространено среди современныхъ Парсовъ. Но мы находимъ тамъ идею Духа, заключеннаго въ Человъкъ, подобнаго искръ, которая долженствуетъ превратиться въ пламя и соединиться съ Верховнымъ Огнемъ, что предполагаетъ развитіе, для чего необходимо перевоплощеніе. И вообще религія Зороастра не можетъ быть понята, пока не будутъ возстановлены "Халдейскіе Оракулы" и примыкающія къ нимъ писанія, ибо въ нихъ заключается истинный корень этой религіи.

Направляясь къ Западу въ Грецію, мы встрѣчаемся съ Орфической системой, описанной съ такой глубокой ученостью Дж. Мидомъ въ его произведеніи *Орфей*. "Неисповѣдимая, Трижды непознаваемая Тьма" была именемъ, даваемымъ Единому Бытію.

Соотвътственно теологіи Орфея, всъ вещи происходять изъ необъятнаго Принципа, которому мы ръшаемся—благодаря ограниченности и бъдности человъческаго понятія—давать имя, хотя Онъ совершенно невыразимъ и въ благоговъйной ръчи древняго Египта является трижды непознаваемою Тьмою, созерцаніе которой способно превратить всякое знаніе въ невъдънье (Thomas Taylar, приводимый въ книгъ Мида Orpheus, р. 93).

Отсюда исходитъ "Первичная Тріада", Міровое Добро, Міровая Душа, Міровой Разумъ, снова та же Божественная Троица. Относительно этой идеи Дж. Мидъ выражается такъ:

Первая Тріада, которая обнаруживается передъ разумомъ, есть пишь отраженіе или замѣститель Того, что не можетъ быть выражено, и ея Vпостаси суть слѣдующія: а) Добро, которое сверхъестественно; б) Душа (Міровая Душа), которая есть самопричинная Сущность, и

в) Разумъ; нераздълимая, непреложная Сущность (тамъ же, р. 94).

Послѣ первой является рядъ постепенно спускающихся Тріадъ, которыя обладаютъ свойствами первой, но сліяніе этихъ свойствъ уменьшается все болѣе, пока не достигнетъ человѣка,

Заключаетъ въ себъ потенціально сумму и субстанцію вселенной., "Раса людей и боговъ одна и та же" (слова Пиндара, который былъ Пивагорейцемъ, приводимыя Св. Климентомъ Strom. V, р. 709)... Поэтому человъкъ получилъ названіе микрокосма, или малой вселенной, въ отличіе отъ макрокосма, великой вселенной (тамъ же, р. 271).

Человѣкъ обладаетъ νοῦς (Nous), или реальнымъ разумомъ, λόγος (Logos) или раціональной частью, и ἄλογος (Alogos), или мирраціональной частью; двѣ послѣднія являють, каждая, новую Тріаду, образуя, такимъ образомъ, болѣе разработанное седьмиричное подраздѣленіе. По этому воззрѣнію человѣкъ обладаетъ тремя тѣлами или проводниками, физическимъ, тонкимъ и свѣтящимся тѣломъ, или αὐγοειδής (augoeïdes), который и

Есть "тъло причинности" \*) или кармическая одежда души, въ которой вся ея судьба собрана, или иначе: всѣ сѣмена всей причин-

<sup>\*)</sup> Армаити была вначалъ Богиней Мудрости. Поздиъе, какъ Творческое Начало, Она была отождествляема съ землей и обоготворяема какъ Богиня Земли.

<sup>\*)</sup> Causal body, corps causal.

ности прошлаго. Это и есть "нить—душа", какъ ее иногда называютъ, "тъло", переходящее изъ одного воплощенія въ другое (тамъ же, р. 284).

Относительно перевоплощенія:

Вмъстъ со всъми послъдователями Мистерій всъхъ странъ, Орфики върили въ перевоплощеніе (тамъ же, р. 292).

Въ подтвержденіе этого, Дж. Мидъ даетъ обильныя свидътельства и доказываетъ, что перевоплощенію учили Платонъ, Эмпедоклъ, Пифагоръ и другіе. Лишь путемъ праведной жизни могутъ люди избъжать колеса рожденій.

Тайлоръ, въ своихъ примъчаніяхъ къ *Избраннымъ Произве- деніямъ Плотина*, приводитъ слова Дамаскина относительно ученій Платона о Единомъ, превышающемъ Логоса, о Непроявленномъ Бытіи:

Возможно, что Платонъ въ самомъ дълъ ведетъ насъ неисповъдимымъ образомъ черезъ  $O\partial нo$ , какъ черезъ посредствующее къ Heизръченному, пребывающему надъ Однимъ, о которомъ идетъ ръчь, и это совершается посредствомъ жертвоприношенія Одного такъ же, какъ онъ ведетъ къ Одному жертвоприношеніемъ другихъ вещей... То, что находится по ту сторону Одного, должно быть почитаемо въ совершенномъ безмолвіи... Единый въ самомъ дѣлѣ хочетъ существовать Самъ по себъ безъ всякаго другого; но Неизвъстное по ту сторону Одного совершенно неизръченно, и мы свидътельствуемъ, что ни знать его, ни не знать его мы не можемъ, и что оно закрыто отъ насъ сверхневъдъньемъ. Отсюда, благодаря близости къ послъднему и Одно затемняется:, ибо, будучи поблизости необъятнаго Принципа, если позволительно такъ выразиться, Оно какъ бы пребываетъ въ святилищъ этого поистинъ мистическаго Безмолвія... Принципъ этотъ находится надъ Единымъ и надъ всякой вещественностью, будучи болъе простымъ, чъмъ они (рр. 341-343).

Школы Пиоагорейскія, Платоническія и Неоплатоническія имъють столько точекъ соприкосновенія съ индусской и буддистской мыслью, что ихъ происхожденіе изъ одного и того же источника совершенно очевидно. Р. Грабе въ своемъ трудъ Die Sâmkhya Philosophie (III pp. 85 до 105) указываетъ многія изъ этихъ точекъ соприкосновенія, и его выводы могуть быть сокращенно выражены такъ:

Наиболъе поразительно сходство или върнъе тождество ученія объ Одномъ и объ Единомъ въ Упанишадахъ и въ Элейской школъ. Ученіе Ксенофана относительно единства Бога и Космоса и неизмънности Одного, и еще болъе ученіе Парменида, который при-

знаваль, что реальность можеть быть приписываема лишь Одному нерожденному, нерушимому и вездъсущему, тогда какъ все разнородное и подлежащее измъненію есть лишь видимость; и далъе: что Быть и Мыслить-одно и то же; всв эти доктрины вполнъ тождественны въ существенныхъ чертахъ съ содержаніемъ Упанишадъ и Ведантской философіи, которая произошла изъ нихъ. И еще болъе раннее представление Өалеса о томъ, что все существующее произошло отъ Воды, вполнъ сходно съ Ведической доктриной о возникновеніи Вселенной изъ первозданныхъ водъ. Позднъе Анаксимандръ принялъ за основу (ἀργή) всъхъ вещей въчную, безконечную, неподлежащую опредъленію Субстанцію, і изъ которой произошли всъ опредъленныя субстанціи и въ которую онъ возвращаются. Эта гипотеза вполнъ тождественна съ утвержденіемъ, на которомъ основана вся Санкіа \*), что изъ Пракрити \*\*) развивается вся матеріальная сторона вселенной. И знаменитое изръченіе: πάντα ρεί выражаеть присущій Санкіа взглядъ на то, что вст вещи втино мтиняются подъ непрерывнымъ воздъйствіемъ трехъ "gunas" \*\*\*). Эмпедоклъ, съ своей стороны, училъ о переселеніи душъ и эволюціи, въ чемъ, съ одной стороны, совпадалъ съ философіей Санкіа, теорія же его относительно того, что ничто не можетъ имъть бытія, что ранъе уже не существовало, соотвътствуетъ еще ближе ученію Санкіа.

Анаксагоръ и Демокритъ примыкаютъ въ своихъ ученіяхъ такъ же близко къ Индусской религіозной мысли, особенно же воззрѣніе Демокрита на природу и на роль Боговъ. То же самое можно сказать и относительно Эпикура, познакомившись съ нѣкоторыми любопытными подробностями его ученія. Но наиболѣе близкое и частое совпаденіе съ Индусскими ученіями и аргументаціями встрѣчается все же у Пифагора, что объясняется тѣмъ, что Пифагоръ посѣщалъ Индію и изучалъ индусскую философію, какъ утверждаетъ преданіе.

Въ позднъйшихъ столътіяхъ мы находимъ, что нъкоторыя изъ Браманистскихъ (философія Санкіа) и Буддистскихъ идей

<sup>\*)</sup> Sânkhya—одна изъ шести философскихъ системъ Индусской религіозной мысли. (Прим. перев.).

<sup>\*\*)</sup> Prakriti—первозданная матерія, еще не вышедшая изъ безразличнаго равновъсія. (Прим. перев.).

<sup>\*\*\*\*)</sup> Gmas—три свойства космической матеріи: инерція, энергія и ритмъ; пока эти свойства въ полномъ равновъсіи, до тѣхъ поръ матерія пе можетъ служить проводникомъ для жизни, но лишь только равновъсіе нарушено, наступаетъ творчество, возникаетъ проявленная Вселенная.

(Ирим. перев.).

играли выдающуюся роль въ мысли Гностиковъ. Слѣдующая выдержка изъ Лассена, приводимая Гарбе на стр. 97 \*), доказываетъ это съ полной опредъленностью:

Буддизмъ въ общемъ дѣлаетъ ясное различіе между Духомъ и Свѣтомъ и не смотритъ на послѣдній какъ на нѣчто не матеріальное; точка зрѣнія Буддизма на Свѣтъ тѣсно соприкасается со взглядомъ Гностиковъ. По этому взгляду Свѣтъ есть проявленіе Духа въ матеріи; разумъ, облекающійся въ Свѣтъ, приходитъ въ соприкосновеніе съ матеріей, въ которой свѣтъ можетъ уменьшаться, а подъ конецъ и совсѣмъ затемниться; въ послѣднемъ случаѣ Разумъ можетъ впастъ даже въ полную безсознательность. О высочайшемъ Разумѣ утверждается, что Онъ не Свѣтъ и не Несвѣтъ, не Тьма и не Нетьма, такъ какъ всѣ эти выраженія указываютъ на отношенія Разума къ Свѣту, которыхъ вначалѣ совсѣмъ не было; лишь позднѣе свѣтъ сталъ облекать собою Разумъ и сдѣлался посредникомъ между Нимъ и матеріей. Отсюда слѣдуетъ, что буддистская точка зрѣнія приписываетъ высочайшему Разуму силу производить Свѣтъ изъ себя и въ этомъ отношеніи она снова согласуется съ ученіями Гностиковъ.

Гарбе указываеть, что согласіе по поводу этого вопроса между Гностиками и Санкіа много тѣснѣе, чѣмъ между первыми и Буддизмомъ, ибо въ то время, какъ упомянутый взглядъ на соотношеніе между Свѣтомъ и Духомъ принадлежитъ позднѣйшему періоду Буддизма и вовсе не характеренъ для Буддизма какъ такового, Санкіа учитъ ясно и точно, что Духъ естъ Свѣтъ. Еще позднѣе вліяніе мысли Санкіа ясно отразилось въ ученіяхъ Неоплатониковъ; хотя доктрина о Логосѣ или Словѣ и не исходитъ непосредственно изъ школы Санкіа, тѣмъ не менѣе она указываетъ во всѣхъ своихъ подробностяхъ на происхожденіе свое изъ древней Индіи, гдѣ идея Vâch, Божественное Слово, играетъ такую выдающуюся роль въ системѣ Браманизма.

Переходя къ Христіанской религіи, одновременной съ системами Гностиковъ и Неоплатониковъ, можно безъ труда прослѣдить большинство тѣхъ же самыхъ основныхъ ученій. Тройной Логосъ является въ Христіанствъ подъ видомъ Троицы; Первый Логосъ, источникъ всякаго Бытія—Богъ Отецъ; двойственный по своей природъ Второй Логосъ—Сынъ, Бого-Человъкъ; Третій, Творческій Разумъ—Духъ Святой, воздъйствіе котораго на воды хаоса вызвало къ жизни видимые міры. Затъмъ мы имъемъ семь Духовъ

Божінхъ 1) и небесное Воинство Ангеловъ и Архангеловъ. Объ Единомъ Бытіи, о Первопричинъ, изъ которой все исходитъ и въ которую все возвращается, имъется мало указаній; но ученые отцы Католической церкви постоянно упоминаютъ непостижимаго Бога, не подлежащаго опредъленію, безконечнаго, а слъдовательно Единаго и Нераздъльнаго. Человъкъ сотворенъ по "образу Божію" 2) и слъдовательно троиченъ по своей природъ: Духъ, Душа и Тъло 3); онъ представляетъ собою "жилище Божіе" 4), "Храмъ Бога", "Храмъ Духа Святаго 5), опредъленія, которыя точно повторяють индусскія ученія. Ученіе о перевоплощеніи въ Новомъ Завътъ является какъ бы признаннымъ фактомъ; такъ, Іисусъ, говоря объ Іоаннъ Крестителъ, заявляетъ, что онъ Илія, "которому должно придти" 6); Онъ ссылается при этомъ на слова Малахія: "се Я посылаю Ангела моего передъ лицемъ Твоимъ, который приготовить путь Твой передъ Тобою" (Малахія, 3, 1). И далъе, когда, спрошенный учениками относительно пришествія Иліи ранъе Мессіи, онъ отвъчаетъ: "говорю вамъ, что Илія уже пришелъ, и не узнали его"... 7). И въ другомъ мъстъ ученики Христа признаютъ перевоплощеніе за установленный фактъ, когда спрашиваютъ: есть ли слъпота слъпорожденнаго наказаніе за его собственные гръхи? Отвътъ Христа не отрицаетъ возможности совершенія гръховъ до рожденія, онъ указываеть лишь на то, что въ этомъ частномъ случат слъпота вызвана не гръхами слъпорожденнаго в). Замъчательныя слова въ Откровеніи Іоанна (III, 12) "побъждающаго сдълаю столпомъ въ храмъ Бога Моего и онъ уже не выйдеть вонъ", являются указаніемъ на возможность избъжать перевоплощенія. Изъ писаній Отцовъ Христовой Церкви можно было бы привести не мало указаній на распространенную въру въ перевоплощеніе. На это возражають, что въ писаніяхь этихъ упоминается лишь о предсуществованіи Души, но это возраженіе кажется мнѣ недѣйствительнымъ.

Единство въ области міровой этики не менѣе поразительно, чѣмъ единство представленія о вселенной, и тождественность опытныхъ переживаній всѣхъ тѣхъ, которые освобождались изъ оковъ

<sup>\*)</sup> Die Sânkhya Philosophie.

<sup>1)</sup> Откров. IV, 5.

<sup>2)</sup> Быт. І, 26, 27.

<sup>3)</sup> Өессал. V, 23.

<sup>\*)</sup> Ефесс. II, 22...

<sup>5) 1°</sup>Корине. VI, 19.

<sup>6)</sup> Mare. XI, 14.

<sup>7)</sup> Мате. XVII, 12. 8) Іоанна IX, 1—13.

тъла въ свободу высшихъ міровъ. Фактъ этотъ доказываеть ясно, что первоначальное ученіе, религіозное и этическое, было въ рукахъ опредъленныхъ Охранителей, стоявшихъ во главъ цълыхъ школъ, гдъ ученики изучали ихъ доктрины. Тождественность этихъ школъ и ихъ дисциплинъ становится ясной, когда мы изучаемъ ихъ нравственныя ученія и требованія, предъявлявшіяся къ ученикамъ, а также и тъ состоянія сознанія и духа, до которыхъ они бывали поднимаемы. Въ Тао-Тэ-Чингъ сдълано слъдующее колкое подраздъленіе различныхъ типовъ ученыхъ:

Ученые высочайшаго класса, когда слышать о Тао, серьезно проводять свои знанія въ жизнь. Ученые средняго класса, когда слышать о Немъ, иногда соблюдають Его, а иногда снова теряють Его. Ученые самаго низшаго класса, когда слышать о Немъ, лишь громко надъ Нимъ смъются (Sacred Books of the East XXXIX, ор. cit. XLI, 1).

Въ той же книгъ мы читаемъ:

Мудрецъ ставитъ свою собственную личность на послѣдній планъ, и тъмъ не менъе она оказывается на первомъ мъстъ; онъ относится къ своей личности какъ бы къ чуждой для него, и тъмъ не менъе личность его сохраняется. Не потому ли осуществляются его цъли, что у него нътъ личныхъ и частныхъ цълей? (VII, 2). Онъ свободенъ отъ самовыставленія, и поэтому онъ світить; отъ самоутвержденія, и поэтому его отличають; отъ самовосхваленія, и поэтому его заслуги бываютъ признаны; отъ самодовольствія, и поэтому онъ пользуется превосходствомъ. И потому, что онъ столь свободенъ отъ всякаго состязанія, никто въ мірѣ не способенъ состязаться съ нимъ (ХХіі, 2). Нѣтъ большей вины, какъ допускать честолюбіе; нѣтъ большаго бѣдствія, чъмъ недовольство своей долей; нътъ большей ошибки, чъмъ желаніе выигрыша (XLVI 2). Съ теми, кто добръ ко мне, я добръ, и съ теми, кто не добръ (ко мнѣ), я тоже добръ; и такъ всѣ станутъ добрыми. Съ тѣми, кто искрененъ (со мной), я тоже искрененъ, и съ тѣми, кто неискрененъ (со мной), я тоже искрененъ, и такъ (всѣ) станутъ искренними (XLIX, 1). Тотъ, кто обладаетъ въ изобиліи атрибутами (Тао), подобенъ дитяти. Ядовитыя насъкомыя не будутъ жалить его, дикіе звъри не будутъ бросаться на него, хищныя птицы не станутъ поражать его (LV, 1). Я обладаю тремя драгоцънными вещами, которыя цъню высоко и которыя строго храню. Первая: кротость; вторая: бережливость; третья: нежеланье главенствовать... Кротость увърена, что побъдитъ даже на полъ битвы, и твердо устоитъ на занятой позиціи. Небеса спасутъ ея обладателя, Его же (собственной) кротостью оберегая его (LXVII, 2, 4).

У Индусовъ были избранные, высокіе духомъ ученые, которые

получали особыя наставленія, и имъ Гуру передавали тайныя ученія, тогда какъ общія правила нравственной жизни извлекались изъ "Законовъ" Ману, изъ Упанишадъ, изъ Махабхараты и многихъ другихъ писаній:

Да будетъ ръчь его правдива, да будетъ она пріятна и да не произносить онъ непріятной правды и да не произносить онъ пріятной лжи: вотъ въчный законъ (Ману IV, 198). Не приноси страданія ни одному существу, да собираеть онъ духовныя достоинства (IV, 238). Для того дважды рожденнаго человъка, черезъ котораго не производится даже малъйшаго вреда кому-либо изъ созданныхъ существъ, не будеть опасности ни съ одной (стороны) послъ того, какъ онъ освободится отъ своего тъла (VI, 40). Да переноситъ онъ терпъливо жестокія слова, да не оскорбить онъ никого, и да не сдълается онъ чьимъ-либо врагомъ во имя этого бреннаго тъла. Передъ разгиъваннымъ человъкомъ да не проявитъ онъ гнъва, и да благословитъ онъ, когда проклинаютъ его (VI, 47, 48). Освободившись отъ страсти, страха и гнъва, думающіе обо Мнъ, прибъгающіе ко Мнъ, очистившіеся въ огнъ мудрости, многіе проникали въ Мое Бытіе (Bhagavad Gîtâ IV, 10). Верховная радость предстоитъ тому Іогу, мысль (Manas) котораго успокоена, страсти котораго утихли, кто безгръшенъ и одной природы съ Браман'омъ (VI, 27). Тотъ, кто не питаетъ дурного чувства ни къ единому существу, дружелюбный и сострадательный, безъ привязанностей и эгоизма, уравновъщенный въ радостяхъ и горестяхъ, всегда прощающій, всегда довольный, всегда гармоничный, я котораго всегда сдержанно, умъ (Manas) и духъ (Buddhi) котораго посвящены Мнѣ, онъ, поклоняющійся Мнѣ, дорогъ для Меня (XII, 13, 14).

Если мы обратимся къ Буддъ, мы найдемъ Его окруженнымъ Архатами, къ которымъ онъ обращалъ свои тайныя ученія. Съ другой стороны, въ его публичныхъ ученіяхъ встръчаются такія наставленія:

Серьезностью, добродѣтелью и чистотой мудрый человѣкъ дѣлаетъ изъ себя островъ, который никакимъ наводненіемъ не можетъ быть затопленъ (Udânavarga IV, 5). Мудрый человѣкъ въ этомъ мірѣ держится крѣпко за вѣру и за мудрость, онѣ его величайшія сокровища, онъ отвергаетъ всѣ другія богатства (X, 9). Тотъ, кто испытываетъ дурное чувство къ проявляющимъ дурныя чувства, никогда не можетъ сдѣлаться чистымъ, тотъ же, который никогда не испытываетъ дурного чувства, умиротворяетъ ненавидящихъ; ненависть приноситъ бѣдствіе человѣчеству, поэтому мудрый не знаетъ ненависти (XIII, 12). Побѣждайте гнѣвъ отсутствіемъ гнѣва, побѣждайте зло добромъ; побѣждайте скупость щедростью; побѣждайте неправду правдою (XX, 18).

Религія Зороастра учитъ воздавать хвалу Ахурамаздъ и затъмъ:

Все, что прекрасно, все, что чисто, все, что безсмертно и блистательно, все это благо. Влагой Духъ мы почитаемъ, благое Царство мы чтимъ и благой Законъ и благую Мудрость (Iasna XXXVII). Да будетъ въ этомъ жилищъ довольство, благословеніе, безпорочность и мудрость чистаго (Iasna LIX). Чистота величайшее благо. Счастіе, счастіе да будетъ съ нимъ: съ наиболѣе чистымъ въ чистотъ (Ashemvohu). Всѣ добрыя мысли, слова и дѣла дѣлаются со знаніемъ. Всѣ злыя мысли, слова и дѣла не дѣлаются со знаніемъ (Мізра Китата. Избранныя мъста изъ Avesta въ Ancient - Iranian and Zoroastrian Morals, Dhunjibhoy Jamsetji Medhora).

Евреи имъли свои "школы пророковъ" и свое тайное ученіе Каббалу, а въ обнародованныхъ Писаніяхъ мы находимъ слѣдующія признанныя ученія нравственности:

Кто взойдетъ на гору Господню, или кто станетъ на святомъ мѣстѣ Его? Тотъ, у котораго руки неповинны и сердце чисто. Кто не клялся душою своею напрасно и не божился ложно ближнему своему (Псал. XXIII, 3, 4). "О человѣкъ! сказано тебѣ, что добро и чего требуетъ отъ тебя Господь: дѣйствоватъ справедливо, любитъ дѣла милосердія и смиренномудро ходитъ предъ Богомъ твоимъ (Михей VI, 8), Уста правдивыя вѣчно пребываютъ, а лживый языкъ—солько на мгновеніе (Притчи XII, 19). Вотъ постъ, которой Я избралъ: разрѣши оковы неправды, развяжи узы ярма и угнетенныхъ отпусти на свободу и расторгни всякое ярмо; раздѣли съ голоднымъ хлѣбъ твой и скитающихся бѣдныхъ введи въ домъ; когда увидишь нагого—одѣнь его и отъ единокровнаго, твоего не укрывайся (Исаія LVIII, 6, 7).

И Христосъ давалъ своимъ ученикамъ тайныя поученія (Мато. XIII, 10—17) и повелълъ имъ:

Не давайте святыни псамъ и не бросайте жемчуга вашего передъ свиньями, дабы онъ не попрали его ногами и, обратившись, не растерзали васъ (Мате. VII, 6).

Какъ образецъ всенародныхъ поученій мы имѣемъ Заповъди Блаженства и Нагорную Проповъдь и такія наставленія:

А я говорю вамъ: любите враговъ вашихъ, благословляйте проклинающихъ васъ, благотворите ненавидящимъ васъ и молитесь за обижающихъ и гонящихъ васъ...

Итакъ, будьте совершенны, какъ совершенъ Отецъ вашъ Небесный (Мате. V, 44, 48). Сберегшій душу свою потеряетъ ее, а потерявшій душу свою ради Меня сбережетъ ее (Мате. X, 39). Итакъ, кто ума-

лится, какъ это дитя, тотъ и больше въ Царствѣ Небесномъ (Мате. XVIII, 4). Плодъ же духа: любовь, радость, миръ, долготерпѣніе, благость, милосердіе, въра, кротость, воздержаніе. На таковыхъ нѣтъ закона (Галат. V, 22, 23). Будемъ любить другъ друга, потому что любовь отъ Бога, и всякій любящій рожденъ отъ Бога и знаетъ Бога (1 посл. Іоанна IV, 7).

Школы Пивагора и Неоплатониковъ сохраняли преданіе для Греціи, и мы знаемъ, что Пивагоръ пріобрѣлъ нѣкоторыя изъ своихъ ученій въ Индіи, тогда какъ Платонъ учился и получилъ посвященіе въ школахъ Египта. Относительно Греческихъ школъ существуютъ болѣе точныя свѣдѣнія, чѣмъ относительно остальныхъ; Пивагорейскія имѣли какъ внѣшнюю дисциплину, такъ и внутреннюю, въ которой ученики, связанные обѣтомъ, проходили черезъ три ступени въ теченіе пяти лѣтъ испытанія (Подробности въ книгѣ Дж. Мида Orpheus, pp. 263 и слѣд.).

Внъшнюю дисциплину Дж. Мидъ описываетъ слъдующимъ образомъ:

Прежде всего мы должны вполнъ отдаться Богу. Когда человъкъ молится, онъ не долженъ никогда просить о личномъ благъ, вполнъ увъренный, что все будетъ дано ему своевременно, что нужно и что сообразно съ Мудростью Бога, а не съ нашимъ личнымъ эгоистичнымъ желаніемъ (Dîod. Sic. IX 41). Одною лишь добродътелью достигаетъ человъкъ блаженства, и это преимущество, исключительно принадлежащее разумному существу (Hippodamus De Felicitate II., Orelle. Opusc. Graecor. Sent. et Moral. II, 284). Самъ по себъ, по своей натуръ, человъкъ не хорошъ и не счастливъ, но онъ можетъ стать таковымъ черезъ познаніе истинной доктрины (μαθήρεος κεί προνοίας ποτιδέεται)—(Нірро, ibid). Наиболъе священный долгъ есть сыновняя преданность. "Богъ осыпаетъ своимъ благословеніемъ того, кто уважаетъ и почитаетъ виновника своихъ дней "говорить Пампеліусъ (De Parentibus, Orelli op. cif. II, 345). Неблагодарность къ своимъ родителямъ самое черное изъ всъхъ преступленій, пишетъ Периктіона (ibid. р., 350), которую считаютъ за мать Платона. Чистота и тонкость настроенія всёхъ пивагорейскихъ писаній была замъчательна (OElian Hist. Var. XIV, 19). Во всемъ, что касается цъломудрія и брака, принципы ихъ отличаются величайшей чистотой. Всюду Учитель указываетъ на необходимость цъломудрія и воздержанія; но въ то же время онъ совътуетъ состоящимъ въ бракъ сдълаться родителями прежде, чъмъ перейти къ безбрачію, для того, чтобы дъти могли рождаться при благопріятныхъ условіяхъ, поддерживать праведную жизнь и наслъдовать Священную Hayky (Jamblichus,

Vit. Pythag. Hierocl. ap. Stob. Serm. XLV, 14). Эта подробность особенно интересна потому, что совершенно такое же постановленіе находится въ Mânava Dharma Shâstra, въ великомъ Индусскомъ Кодексъ...

Прелюбодъяніе очень сурово осуждается (Jambl. тамъ, же). Кромъ того, супругу предписывается самое кроткое обращеніе съ женой, ибо не взялъ ли онъ ее въ подруги "передъ Богами"? (Lascaulx: zur Geshichte der Ehe bei den Griechen въ Mém. de l'Acad. de Bavière VII, 107).

Бракъ не былъ физическимъ союзомъ, но духовной связью. Поэтому и жена, въ свою очередь, должна любить своего супруга больше,
чъмъ себя, и во всемъ быть преданной и послушной ему. Интересно,
что самые благородные женскіе характеры, которые появляются въ
древней Греціи, были созданы въ школѣ Пивагора; то же самое можно
сказать и относительно мужчинъ. Античные писатели всѣ согласны
между собою въ томъ, что дисциплина этихъ школъ производила высокіе образцы не только чистѣйшихъ чувствъ и цѣломудрія, но и благородную простоту манеръ, деликатность и вкусъ къ серьезнымъ занятіямъ, равныхъ которымъ міръ не зналъ. Это признается и нѣкоторыми Христіанскими писателями (см. Justin XX, 4). Идея справедливости направляла всѣ поступки членовъ Пивагорейскихъ школъ, а
въ своихъ взаимныхъ отношеніяхъ они соблюдали величайшую терпимость и состраданіе.

Ибо справедливость есть основа всъхъ добродътелей, какъ учитъ Полусъ (ар. Stob. Serm. VIII ed. Show, р. 232); справедливость поддерживаетъ миръ и равновъсіе въ душъ, она мать всякаго добраго порядка въ общинахъ, она творитъ согласіе между мужемъ и женой, вызываетъ любовь между господиномъ и слугой.

Слово было для Пивагорейца обязательствомъ. И онъ долженъ былъ жить всегда такъ, чтобы быть готовымъ во всякое время умереть (Hippolytus, Philos. VI, pp. 263—267).

Отношеніе къ добродѣтелямъ въ школахъ Неоплатониковъ указываетъ на ясное различіе, которое тамъ дѣлалось между нравственностью и духовнымъ развитіемъ, или, какъ выражался Плотинъ: "цѣль не въ томъ, чтобы быть безъ грѣха, а чтобы быть богоподобнымъ" "). На первой ступени дисциплины достигалось уничтоженіе грѣховъ путемъ развитія "политическихъ добродѣтелей," которыя дѣлали человѣка совершеннымъ въ его поведеніи (добродѣтели физическія и этическія пріобрѣтались ранѣе), благодаря тому, что разумъ направлялъ и украшалъ неразумную природу. Слѣдующей ступенью было достиженіе "катартическихъ добродѣтелей", которыя являются принадлежностью чистаго разума

и освобождаютъ Душу отъ оковъ рожденія; "теоретическія добродътели" приводятъ Душу въ соприкосновеніе съ высшими натурами, а "парадигматическія добродътели" даютъ ей знаніе истиннаго Бытія:

Отсюда слѣдуетъ, что тотъ, кто поступаетъ сообразно "политическимъ" добродѣтелямъ, есть достойный человюкъ, тотъ же, кто дѣйствуетъ согласно съ "катартическими" добродѣтелями, есть демоническій человюкъ или добрый демонъ "). Тотъ же, кто дѣйствуетъ сообразно однѣмъ лишь теоретическимъ добродѣтелямъ, достигаетъ ступени Божественности, а тотъ, который дѣйствуетъ сообразно "парадигматическимъ" добродѣтелямъ, называется Отецъ Боговъ (Note on Intellectual Prudence, pp. 325—332).

. Посредствомъ пріємовъ различнаго рода, учениковъ научали выходить изъ тѣла и подниматься въ высшіє міры; какъ травы извлекаются изъ своихъ влагалищъ, такъ и внутренній человѣкъ долженъ умѣть извлекать себя изъ своей тѣлесной оболочки. "Тѣло свѣта" или "блистающее тѣло" Индусовъ \*\*) то же, что "свѣтообразное" тѣло (luciform) Неоплатониковъ, и въ немъ человѣкъ поднимается, чтобы найти свое высшее Я:

которое не можетъ быть воспринято ии глазомъ, ни словомъ, ни другими чувствами, ни аскетизмомъ, ни религіозными обрядами; лишь ясной мудростью, одной чистъйшей сущностью возможно зръть въ медитаціи Нераздълимое Единое. Это высшее Я можетъ быть познано разумомъ, въ которомъ усыплена пятиричная жизнь (чувствъ). Разумъ всъхъ существъ проникнутъ этими жизнями, но (въ разумъ) очищенномъ проявляется высшее Я (Mundakopanishad, III іі, 8, 9).

Лишь въ такомъ состояніи можетъ человъкъ вступить въ область, гдъ кончается раздъленіе, гдъ "сферы кончаются". Въ введеніи Дж. Мида къ "Плотину" Тайлора онъ цитируетъ изъ Плотина описаніе сферы, которая несомнънно соотвътствуетъ Turiya \*\*\*) Индусовъ:

Они также видять во всъхъ вещахъ не то, что подвержено рожденю, но то, въ чемъ является самая ихъ суть. И они усматривають себя самихъ въ другихъ. Ибо тамъ всѣ вещи прозрачны, и нътъ ничего тамъ темнаго и непроницаемаго, но все тамъ видимо каждому внутренно и насквозь. Ибо свътъ встръчается всюду со свъ-

<sup>\*)</sup> Select Works of Plotinus, by Thomas Taylor (p. 11, изд. 1895 г.).

<sup>\*)</sup> Добрый разумный Духъ, каковъ былъ демонъ Сократа.

<sup>\*\*)</sup> Kathopanishad, VI, 17.

<sup>\*\*\*)</sup> Титуа—четвертое состояніе сознанія, состояніе абсолютиво сознанія. Первыя три состоянія: 1) сонъ, 2) сновидѣніе, 3) бодрствующее сознаніе.

томъ, такъ какъ каждая вешь заключаетъ въ себѣ все остальное и такъ же видитъ все остальное въ каждой другой вещи. Такимъ образомъ всѣ вещи существуютъ всюду, и все заключается во всемъ. Каждая вещь подобнымъ же образомъ являетъ собою все. И сіяніе тамъ безпредѣльно. Ибо все тамъ велико, такъ какъ и то, что мало, все же велико. Солнце, которое тамъ, являетъ собою всѣ звѣзды, и каждая звѣзда есть въ то же время и солнце, и всѣ звѣзды. Тѣмъ не менѣе въ каждой преобладаетъ какая-либо иная особенность, и въ то же время всѣ вещи видимы въ каждой. Движеніе тамъ такъ же чисто, ибо (гармонія) движенія не нарушается двигателемъ, отличнымъ отъ него (р. LXXIII).

Описаніе неудачное потому, что область эта превышаетъ средства земной ръчи, но подобное описаніе могло быть дано лишь человъкомъ съ раскрывшимся зръніемъ.

Цълые томы могли бы быть наполнены сходными чертами, извлеченными изъ св. Писаній различныхъ религій, но и того несовершеннаго обозрѣнія, которое сдѣлано нами, достаточно для введенія къ изложенію древнихъ истинъ, которыми голодъ человъчества утолялся во всъ въка. Всъ эти сходныя черты указывають на единый источникъ, и этотъ источникъ-Бълая Ложа, Іерархія Адептовъ, которые слъдять за эволюціей человъчества и направляютъ ее; Они сохраняли эти истины неприкосновенными и, отъ времени до времени, когда требовало того благо человъчества, Они вновь провозглашали ихъ передъ міромъ. Плодъ другихъ міровъ, иного, болѣе ранняго человѣчества, развившіеся въ процессъ жизни, сходномъ съ нашимъ, Они явились въ нашъ міръ, чтобы помогать земному прогрессу, и съ древнихъ временъ до нашихъ дней, при посредствъ цвъта нашего собственнаго человъчества, оказывали намъ свою помощь, и до сихъ поръ Они направляютъ серьезно стремящихся учениковъ, указывая имъ "тъсный путь «. И въ наше время Они продолжаютъ быть доступными для того, кто ищеть ихъ, принося съ собой жертвенный огонь любви, преданности и безкорыстнаго стремленія познать для того, чтобы служить міру. И въ наши дни Они дають своимъ ученикамъ древнюю дисциплину и разоблачаютъ передъ ними древнія Мистеріи. Двъ опоры, поддерживающія входъ въ Ихъ Ложу-Любовь и Мудрость, и черезъ эти тъсныя врата можетъ пройти лишь тотъ, кто уже сбросилъ съ своихъ плечъ тяжелый грузъ желаній и себялюбія.

Трудная задача предстоитъ намъ: начавъ съ физической среды, мы будемъ медленно подниматься вверхъ, но прежде чъмъ мы

начнемъ болъе подробное изучение окружающаго насъ міра, взглядъ, брошенный съ птичьяго полета на великую волну эволюціи и на ея цъль, могутъ помочь намъ. До возникновенія нашей планетной системы, вся ея цълостность заключалась въ Разумъ Логоса, существовала въ Немъ какъ идея-всъ силы, всъ формы, все, что въ теченіе всего послѣдующаго процесса Творчества выливалось въ объективную жизнь. Логосъ очерчиваетъ кругъ проявленія, въ границахъ котораго Воля Его желаеть действовать. Онъ ограничиваетъ Себя, чтобы стать Жизнью Своей Вселенной. Послѣдовательно, какъ результатъ перваго акта творчества, образуются слои, постепенно уплотняющіеся, пока не появятся семь обширныхъ сферъ, и въ нихъ-центры энергіи, вихри космической матерін, которые отдъляють одну сферу отъ другой; когда же процессъ отдъленія и стущенія завершится, передъ нами предстанетъ центральное солнце, физическій символъ Логоса, и семь великихъ планетныхъ цъпей, каждая изъ которыхъ состоитъ изъ семи шаровъ (глобусовъ).

Переходя отъ общаго къ той планетной цъпи, составную часть которой представляеть наша земля, мы увидимъ, какъ вокругъ нея протекаютъ волны жизни, образуя послъдовательно царства природы: сперва три элементальныя, затъмъ минеральное, растительное, животное и, наконецъ, человъческое. Ограничивая еще болѣе нашъ кругозоръ и устремляя его на нашъ собственный земной шаръ, мы станемъ наблюдать человъческую эволюцію и увидимъ, какъ человъкъ развиваетъ свое самосознаніе, проходя черезъ ряды многочисленныхъ цикловъ жизни. Сосредоточивая вслъдъ затъмъ наше вниманіе на отдъльномъ человъкъ, мы будемъ въ состояніи просл'єдить его ростъ. Мы увидимъ, что каждый жизненный періодъ разбивается на три отдѣла, что каждый періодъ связанъ со встыми жизненными періодами прошлаго, результаты котораго оно пожинаетъ въ настоящемъ, а также и со всъми періодами будущаго, для котораго оно служитъ посъвомъ, и эта непрерывающаяся цъпь причинъ и послъдствій поддерживается закономъ, который не подлежитъ изм'вненію. Мы увидимъ, что благодаря этому закону человъкъ въ состояніи подниматься все болъе вверхъ, съ каждымъ періодомъ жизни прибавляя нъчто новое къ своимъ опытамъ, поднимаясь все выше въ чистотъ, преданности, разумности, въ способности служить міру, пока, наконецъ, не станетъ тамъ, гдф стоятъ Тф, кого мы называемъ Учителями, готовый отдать своимъ младшимъ братьямъ то, что самъ получилъ отъ Старшихъ Братьевъ.

#### Физическая сфера \*).

#### Глава І.

Въ нашемъ введеніи мы признали за источникъ, изъ котораго происходить вселенная, проявленную божественную Сущность, именуемую Логосъ или Слово. Это взятое изъ греческой философіи наименованіе въ совершенств'в выражаеть древнюю идею: Слово, раздающееся изъ Безмолвія, Голосъ, Звукъ, посредствомъ котораго міры вызываются къ бытію. Мы начнемъ наше изслъдованіе съ того, что прослъдимъ развитіе духа — матеріи, дабы намъ понятнъе стала природа того матерьяла, съ которымъ мы будемъ имъть дъло въ физической сферъ. Ибо возможность эволюціи коренится во внутреннихъ силахъ, которыя скрыты въ духъматеріи физическаго міра, какъ бы завернуты въ ней. Весь процессъ есть ничто иное, какъ развертываніе этихъ силъ, импульсъ, къ которому идетъ изнутри, тогда какъ извиъ дается помощь разумными сущностями, роль которыхъ въ томъ, чтобы ускорять или замедлять эволюцію, но не переступать за предълы качествъ, присущихъ данному матерьялу. Нъкоторое представленіе объ этихъ первыхъ ступеняхъ мірового проявленія необходимо для пониманія эволюціи, хотя каждая попытка остановиться на подробностяхъ, завела бы насъ далеко за предълы нашего элементарнаго очерка. Поэтому придется удовольствоваться самыми общими указаніями.

Исходя изъ глубины единаго великаго Бытія, изъ Первоисточника, превышающаго всякое человъческое представленіе, Логосъ ставитъ самъ себъ границы, добровольно очерчиваетъ область своего собственнаго бытія, являясь проявленнымъ Богомъ. Актомъ ограниченія сферы своей діятельности, Онъ набрасываеть вніш-

нее очертаніе Своего творенія.

Внутри этой границы, проявленный міръ рождается, развивается и умираетъ. Матерія, образующая объективный міръ, есть эманація Логоса, ея силы и энергіи суть токи Его Жизни; Онъ пребываеть въ каждомъ атомъ, все проникая, все содержа и развивая, Онъ-Источникъ и Конецъ Вселенной, ея причина и ея цъль, ея центръ и окружность. Вселенная построена на немъ, какъ на твердомъ фундаментъ; она дышитъ Его жизнью въ очерченномъ Имъ пространствъ: Онъ-во всемъ и Все-въ Немъ. Такъ учать насъ Охранители древней Мудрости о началъ проявленныхъ міровъ.

Изъ того же источника мы узнаемъ о Самораскрытіи Логоса въ трехъ Упостасяхъ; Первый Логосъ-Корень Бытія; изъ Него исходить Второй, раскрывающій об'в стороны бытія, первичную двойственность, образующую оба полюса природы, въ предълахъ которыхъ созидается вся ткань вселенной, Жизнь и Форма, Духъ и Матерія, положительное и отрицательное, активное и пассивное, Отенъ и Мать Міровъ. Затъмъ—Третій Логосъ, вселенскій Разумъ, въ которомъ все уже существуетъ въ идеяхъ, Онъ же-источникъ всего сущаго, родникъ образующихъ энергій, сокровищница, хранящая въ себъ всъ первообразы формъ, которыя въ теченіе міровой эволюціи должны появиться и выработаться въ низшихъ типахъ, матеріи. Первообразы эти суть плоды предшествовавшихъ міровъ и они же служатъ посѣвомъ для настоящаго міра.

Всъ духовные и матерьяльные феномены проявленнаго міра имъютъ опредъленную величину и преходящую длительность, но корни Духа и Матеріи въчны. Первозданная недиференцированная дъвственная Матерія \*) является Логосу, по выраженію одного глубокаго мыслителя, какъ бы покровомъ, простирающимся между Нимъ и Неисповъдимымъ Первоисточникомъ, Парабрамой (Parabrahman).

Именно въ этотъ "покровъ" Логосъ и облекается въ цъляхъ проявленія, дабы осуществить поставленное самому Себъ ограниченіе, которое одно и дълаетъ возможнымъ міровую дъятельность. Изъ этого "покрова" вырабатываетъ Онъ матерію для своей вселенной, являя собою одушевляющую, руководящую и контролирующую ее Жизнь \*\*).

О томъ, что происходитъ въ двухъ высшихъ сферахъ вселенной-шестой и седьмой, мы можемъ имъть только самое туманное представленіе. Энергія Логоса, вихревымъ движеніемъ невообразимой быстроты, "просверливаетъ дыры въ пространствъ"

<sup>\*\*)</sup> Въ Западно-Европейской теософич. литературъ употребляется выраженіе плань для обозначенія физическаго, астральнаго и небеснаго міровъ; мы переводимъ его словомъ "сфера".

<sup>\*)</sup> Mûlaprakriti.

<sup>\*\*)</sup> Отсюда названіе Его "Владыка Майи"; въ нѣкоторыхъ восточныхъ священныхъ книгахъ  $M \hat{a} y \hat{a}$  или иллюзія признается принципомъ формы; форма признается илжюзорной, благодаря ея переходящей природъ и въчнымъ трансформаціямъ, тогда какъ Жизнъ, ищущая для себя выраженія подъ покровомъ различныхъ формъ, признается реальностью.

внутри первичной дъвственной матеріи, и этотъ вихрь жизни, облеченный въ тончайшую оболочку изъ недиференцированной матеріи, и есть *первичный атомъ*; эти первичные атомы и ихъ аггрегаты, распространенные по всей вселенной, образуютъ всъ подраздъленія духа — матеріи высочайшей, или седьмой сферы.

Шестая сфера образуется благодаря тому, что нѣкоторыя изъ безчисленныхъ миріадъ названныхъ первичныхъ атомовъ производятъ, съ своей стороны, вихрь (vortex) въ грубъйшихъ аггрегатахъ матеріи своей собственной сферы, и такой первичный атомъ, заключенный въ спиральную окружность изъ грубъйшихъ комбинацій седьмой сферы, становится тончайшей единицей духа — матеріи или первичнымъ атомомъ шестой сферы. Эти атомы шестой сферы и ихъ безконечныя комбинаціи образуютъ подраздъленія духа — матеріи шестой сферы. Атомъ шестой сферы, въ свою очередь, вызываетъ вихревое движеніе въ грубъйшихъ аггрегатахъ своей собственной сферы и, ограниченный стѣною этихъ грубъйшихъ аггрегатовъ, становится тончайшей единицей духа — матеріи или первичнымъ атомомъ пятой сферы.

Въ св ж очередь и эти атомы пятой сферы и ихъ комбинаціи образують подраздъленія духа—матеріи пятой сферы. Тотъ же процессъ повторяется при послъдовательномъ образованіи духа—матеріи четвертой, третьей, второй и первой сферы. Такимъ образомъ возникаютъ семь великихъ областей вселенной, поскольку дъло идеть о ихъ матеріальныхъ составныхъ частяхъ. Болъе ясное представленіе о нихъ читатель получитъ по аналогіи, когда мы овладъемъ видоизмъненіями духа—матеріи нашего собственнаго физическаго міра \*).

Слово "духъ — матерія" употребляется преднамъренно. Оно должно указывать на тотъ фактъ, что въ міръ нътъ такой вещи, какъ "мертвая" матерія; вся матерія живетъ, тончайшія частицы ея суть жизни. Наука права, утверждая, что "нътъ силы безъ матеріи, и нътъ матеріи безъ силы". То и другое соединено вмъ-

стъ въ нерасторжимый бракъ на протяженіи всей жизни вселенной и никто и ничто не можетъ расторгнуть этотъ союзъ. Матерія есть форма, и нѣтъ формы, которая не служила бы выраженіемъ для жизни; духъ есть жизнь, и нѣтъ жизни, которая не была бы ограничена формой. Даже и Логосъ, верховный Владыка Жизни, проявляясь, облекается во Вселенную, которая и служитъ для Него формой, и то же самое повторяется вездъ, вплоть до мельчайшаго атома.

Эта инволюція жизни Логоса, какъ силы, одушевляющей каждую частицу матеріи, и послѣдовательное закутываніе ея въ матерію каждой сферы, такъ что матеріалы каждой изъ семи сферъ вселенной заключаютъ внутри себя, въ скрытомъ состояніи, всѣ возможности (потенціальности) формъ и силъ всѣхъ сферъ, какъ высшихъ, такъ и ихъ собственной сферы; эти два фактора: инволюція жизни и скрытыя возможности, таящіяся въ каждомъ атомѣ проявленной матеріи, обезпечиваютъ эволюцію и даютъ каждой ничтожной частицѣ матеріи возможность, разъ ея скрытыя свойства превратятся въ активныя силы, войти въ составъ самыхъ высокихъ существованій. Въ дѣйствительности, идея эволюціи можетъ быть выражена въ одной фразѣ: это—скрытыя потенціальности, становящіяся активными силами.

Вторая великая волна эволюціи, эволюція формы, и третья волна, эволюція самосознанія, будуть разсмотрівны въ дальнійшихъ главахъ этой книги. Эти три эволюціонные потока по отношенію равитія человівчества можно опреділить такъ: образованіе матеріаловь, построеніе дома и рость обитателя дома, или, какъ сказано выше, эволюція духа—матеріи, эволюція формы и эволюція самосознанія. Если читатель овладівть этой идеей, онъ найдеть въ ней ключь, который поможеть ему разобраться въ запутанномъ лабиринтів фактовъ.

Теперь мы можемъ обратиться къ подробному разсмотрѣнію физической сферы, той, на которой протекаетъ жизнь нашей земли и къ которой принадлежатъ и наши тѣла.

Когда мы разсматриваемъ матеріалы, присущіе этой сферѣ, насъ поражаетъ ихъ огромное разнообразіе, неисчислимыя различія въ составахъ окружающихъ насъ минер повъ, растеній, животныхъ, которые всѣ различаются по своимъ составнымъ частямъ: жесткимъ или мягкимъ, прозрачнымъ или непрозрачнымъ, хрупкимъ или гибкимъ, горькимъ или сладкимъ, пріятнымъ или непріятнымъ, окрашеннымъ или безцвѣтнымъ. Изъ всего этого смѣшенія выдѣляются три подраздѣленія матеріи какъ основная классификація:

<sup>\*)</sup> Читатель можеть быть скоръе уяснить себъ наше изложеніе, если будеть мыслить атомы 5-ой сферы какь Аtmâ, атомы 4-ой сферы какь Atmâ, заключенную въ матерію Buddhi; атомы 3-ьей сферы какъ Atmâ, заключенную въ матерію Buddhi и Manas; атомы 2-ой сферы какъ Atmâ, облеченную въ матерію Buddhi — Manas — Каmâ; атомы самой низшей сферы какъ Atmâ, облеченную въ матерію Buddhi — Manas — Каmâ и Sthûla. Только наружные атомы дъятельны въ каждомъ случать, но и внутреннее пребываеть тамъ же, хотя въ скрытомъ видъ, готовое вступить въ дъятельное проявленіе, когда эволюціонный процессъ начнеть подниматься по восхолящей линіи.

матерія твердая, жидкая и газообразная. Дальнъйшее разслъдованіе показываеть, что всі эти твердыя, жидкія и газообразныя вещества образуются изъ комбинацій несравненно болъе простыхъ тълъ, называемыхъ химиками элементами, и что эти элементы могутъ существовать въ условіяхъ твердомъ, жидкомъ и газообразномъ, нисколько не измъняя при этомъ присущей имъ природы. Такъ, химическій элементъ кислородъ является составной частью дерева, и, въ комбинаціи съ другими элементами, составляетъ твердое волокно дерева; онъ же, въ соединеніи съ другими элементами, встръчается въ сокъ дерева, какъ жидкость, и въ то же время существуеть самъ по себъ какъ газъ. Во всъхъ трехъ состояніяхъ это-все тотъ же кислородъ. Далве, чистый кислородъ можетъ быть переведенъ изъ газообразнаго въ жидкое, а изъ жидкаго въ твердое состояніе, оставаясь при этомъ тѣмъ же чистымъ кислородомъ, и то же самое относится и ко всемъ другимъ элементамъ.

Такимъ образомъ, мы получимъ три подраздъленія или состоянія матеріи въ физической сферъ: твердое, жидкое и газообразное. Изследуя далее, мы находимъ четвертое состояніеэфиръ, а болѣе тщательное разслѣдованіе открываетъ намъ, что эфиръ, въ свою очередь, существуетъ въ четырехъ состояніяхъ, столь же отличныхъ одно отъ другого, какъ состоянія: твердое, жидкое и газообразное. Возьмемъ снова какъ примъръ кислородъ: такъ же, какъ его можно перевести изъ газообразнаго состоянія въ жидкое и твердое, такъ же онъ можетъ перейти по вожодящей линіи изъ газообразнаго состоянія въ четыре болѣе тонкія эфирныя состоянія, послѣднее изъ которыхъ являетъ собой первичный физическій атомь: дальнъйшее разложеніе этого первичнаго физическаго атома переведеть его изъ состоянія физическаго въ сверхфизическое, въ состояніе следующей за физической сферы. Въ прилагаемой таблицъ три газа: водородъ, кислородъ и азотъ показаны въ состояніи газообразномъ и въ четырехъ эфирныхъ состояніяхъ; на этой таблицъ видно, что структура первичнаго физическаго атома для всъхъ трехъ газовъ одна и та же, и что разнообразіе такъ-называемыхъ "элементовъ" происходитъ отъ разнообразія способовъ, посредствомъ которыхъ первичные атомы соединяются между собою. Такимъ образомъ седьмое подраздъленіе физической духъ-матеріи состоитъ изъ однородныхъ атомовъ; шестое образуется изъ довольно простыхъ комбинацій однородныхъ атомовъ, при чемъ каждая комбинація дівйствуетъ какъ единица. Пятое подраздъленіе образуется изъ болъе сложныхъ комби-

| 7            | a 18                    | 290                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | a 261                                                   |
|--------------|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| 6.           |                         | + d (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 10 (2) 1 | +                                                       |
| . <i>5</i> . | +                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | + ( )   6 - ( )   8   1   1   1   1   1   1   1   1   1 |
| 4.           | + 0,00                  | + 2000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Q + Q + Q + Q + Q + Q + Q + Q + Q + Q +                 |
| 3.           | Juga                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                 |
| <b>9</b> .   | Mironoe<br>Megrooe<br>H | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | N                                                       |

Таблица, показывающая разложеніе химических элементовь: Водорода, Кислорода и Азота при прохожденіи ихъ изъ газообразнаго черезъ три промежуточныя эфирныя состоянія въ четвертое, атомнетическое, которое является основнымъ для матеріи на физическомъ планъ бытія.

націй, четвертое изъ еще болѣе сложныхъ, но во всѣхъ случаяхъ комбинаціи эти дѣйствуютъ какъ единицы; третье подраздѣленіе состоитъ изъ комбинацій еще болѣе сложныхъ, разсматриваемыхъ химиками какъ газообразные атомы элементовъ, и въ этомъ подраздѣленіи многія комбинаціи получили опредѣленныя названія, какъ: кислородъ, водородъ, азотъ, хлоръ и т. д.; точно такъ же получаютъ названія и всѣ вновь открываемыя комбинаціи. Второе подраздѣленіе состоитъ изъ комбинацій въ жидкомъ состояніи, причисляютъ ли ихъ къ элементамъ, какъ бромъ, или къ соединеніямъ, какъ вода. Первое подраздѣленіе состоитъ изъ всѣхъ твердыхъ веществъ, разсматриваются ли они какъ элементы, въ родѣ золота, свинца, іода и т. д., или какъ соединенія, каковы: дерево, камень, известь и т. п.

Физическая сфера можеть служить читателю моделью, по аналогіи съ которой онъ въ состояніи будеть создать себѣ идею о подраздѣленіяхъ матеріи и въ остальныхъ сферахъ вселенной. Если Теософъ говоритъ о планѣ или сферѣ, онъ подразумѣваетъ область, заключающую въ себѣ духъ—матерію, всѣ комбинаціи которой происходять отъ опредѣленнаго рода атомовъ; эти атомы, въ свою очередь, суть однородныя единицы, оживленныя жизнью Логоса, скрытою подъ бо́льшимъ или меньшимъ числомъ покрововъ, въ зависимости отъ сферы, къ которой они принадлежатъ; что касается до ихъ происхожденія, то его нужно всегда искать въ низшемъ подраздѣленіи матеріи той сферы, которая непосредственно предшествуетъ собственной сферѣ изслѣдуемыхъ атомовъ. Такимъ образомъ планъ или сфера являетъ собою и естественное подраздѣленіе въ природѣ, и метафизическую идею.

До сихъ поръ мы изучали результаты развитія духа—матеріи въ нашей физической средъ, которая, по отношеніи всей нашей солнечной системы, составляеть самое низшее ея подраздъленіе. Въ теченіе безконечныхъ въковъ происходилъ этотъ процессъ созиданія матеріаловъ, этотъ эволюціонный потокъ духа—матеріи, и въ составъ нашего земного міра мы видимъ результатъ этого процесса.

<sup>4</sup> Но когда мы начнемъ изученіе жителей физической среды, мы подойдемъ къ эволюціи формы, къ построенію организмовъ изъ этихъ матеріаловъ.

Когда эволюція матеріаловъ достаточно подвинулась, тогда вторая великая жизненная волна, исходящая изъ Логоса, даетъ импульсъ эволюціи формы и Логосъ становится организующей

силой \*) Своей вселенной, при чемъ безчисленные сонмы Сущностей, именуемыхъ Строителями \*\*), принимаютъ участіе въстроительствъ формъ изъ всевозможныхъ комбинацій духа—матеріи.

Жизнь Логоса, пребывающая въ каждой формъ, есть ея центральная, контролирующая и направляющая энергія. Строительство формъ на высшихъ планахъ бытія не можетъ быть предметомъ нашего изследованія въ данное время; достаточно будеть сказать, что всъ формы существуютъ какъ Идеи въ Разумъ Логоса, и что Идеи эти изливались путемъ упомянутой второй жизненной волны, дабы послужить образцами для Строителей. Во второй и третьей сферъ первичныя комбинаціи духа-матеріи имъютъ цълью вызвать въ матеріи пластичность, способность облекаться въ организованную форму, дабы дъйствовать какъ единицы и постепенно развивать все большую устойчивость въ матеріалахъ, формирующихся въ опредъленные организмы. Этотъ процессъ совершался во второй и третьей сферахъ, въ такъ-называемыхъ трехъ элементарныхъ царствахъ; всъ комбинаціи матеріи, образовавшіяся здъсь, носять обыкновенно название "элементарная сущность (эссенція)"; послъдняя отливается въ разнообразныя формы, существованіе которыхъ длится ніжоторое время, послів чего онів распадаются на составныя части. Излитая жизнь или Монада развивалась, проходя черезъ три названныя элементарныя царства, пока не достигала физической сферы, гдъ она начинала стягивать эфирныя частицы и соединять ихъ въ хрупкія формы, внутри которыхъ двигались жизненные токи; въ эти формы вносились построенія изъ болъе твердаго матеріала, послужившія основой для первыхъ минераловъ. Въ нихъ, какъ можно убъдиться при первомъ взглядъ на рисунки любой книги по кристаллографіи, ясно выступаютъ геометрическія линіи, по которымъ происходитъ построеніе плоскостей кристалла, изъ чего можно убъдиться, что въ минералахъ идетъ работа жизни, хотя и стъсненная, замкнутая и сдавленная.

Другимъ указаніемъ на то, что минералъ живетъ, служитъ

явленіе утомляемости, \*) которое наблюдается у металла, но здѣсь достаточно упомянуть, что оккультное ученіе признаетъ въ металлахъ жизнь потому, что ей извъстны упомянутые процессы инволюціи жизни. Когда н'экоторые изъ представителей минеральнаго царства достигли достаточной устойчивости формы, развивающаяся Монада начинаетъ вырабатывать въ растительномъ царствъ большую пластичность формы, соединяя это новое свойство пластичности съ ранње пріобрътенной устойчивостью. Оба эти свойства получають еще болъе гармоническое выражение въ царствъ животномъ и достигаютъ своей высшей точки равновъсія въ человъкъ; тъло послъдняго, хотя и построено изъ составныхъ частей крайне неустойчиваго равновъсія, что необходимо для достиженія наивысшей приспособляемости, въ то же время такъ прочно держится въ цълости, благодаря соединяющей центральной силъ, что даже при самыхъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ способно противустоять распаденію своихъ составныхъ частицъ.

Физическое тѣло человѣка состоить изъ двухъ главныхъ частей: твердое тѣло, образующееся изъ составныхъ частей трехъ низшихъ подраздѣленій физической сферы: твердыхъ, жидкихъ и газообразныхъ, и изъ эфирнаго двойника сѣро-лиловаго или сѣроголубого цвѣта, насквозъ проникающаго физическое тѣло и состоящаго изъ матерьяловъ, присущихъ четыремъ высшимъ подраздѣленіямъ физической сферы. Главное назначеніе физическаго тѣла: входить въ соприкосновеніе съ физическимъ міромъ, получать впечатлѣнія извнѣ и сообщать о нихъ внутрь; именно эти сообщенія и представляютъ собою тотъ матерьялъ, изъ котораго сознательная, обитающая въ тѣлѣ сущность вырабатываетъ всѣ свои знанія. Главное назначеніе эфирнаго двойника: служить проводникомъ для жизненныхъ токовъ, исходящихъ изъ солнца, чтобы они могли быть использованы твердыми частицами физическаго тѣла. Солнце есть великій резервуаръ электрической, магне-

<sup>\*)</sup> Какъ Atmâ—Buddhi, нераздълимая въ дъйствіи и поэтому разсматриваемая какъ Монада. Всъ формы имъють въ Atmâ—Buddhi свою контролирующую жизнь.

<sup>\*\*)</sup> Нъкоторые изъ нихъ одарены высокимъ Разумомъ, но то же названіе дается и строящимъ духамъ природы. Болъе подробно объ этомъ въ главъ XII.

<sup>\*)</sup> Професоръ Chandra Bose въ Калькуттѣ, въ рядѣ интересныхъ опытовъ, доказалъ, что такъ-называемая неорганическая матерія способна отвѣчать на раздраженія извиѣ такъ же, какъ растительныя и животныя ткани. Онъ устроилъ аппаратъ съ вращающимся цилиндромъ, на которомъ оставляютъ слѣды (въ кривыхъ линіяхъ) отвѣтныя движенія веществъ, подвергаемыхъ раздраженію. Оказалось, что отвѣтныя движенія олова и мускульной ткани одинаковы. Мало того: металлы проявили такіе же признаки утомляемости, какъ и органическія вещества, и такую же чувствительность къ убивающему дѣйствію ядовъ; но что особенно поразнтельно, оли оказались способными оживать подъ вміяніємъ противъядія (Theos. Review, October 1902, № 128, р. 115—118).

Прим. перев.

тической и жизненной силы нашей планетной системы, изливающій въ изобиліи на нашу землю потоки своей жизненной энергіи. Послъдніе воспринимаются эфирными двойниками минераловъ, растеній, животныхъ и людей и превращаются ими въ различныя жизненныя энергіи, въ которыхъ нуждается каждое изъ названныхъ существъ \*). Эфирные двойники втягиваютъ эти токи жизненной энергіи, приспособляють ихъ и распредъляють по соотвътственнымъ частямъ физическаго тъла. Наблюдается, что при могучемъ здоровьи, превращенію подвергается большее количество жизненной энергіи, чъмъ это необходимо для потребностей самого организма, и весь избытокъ ея излучается наружу, гдъ онъ воспринимается и использывается болъе слабыми организмами. То, что называется технически аура здоровья, есть та часть эфирнаго двойника, которая выступаетъ на нъсколько сантиметровъ за предълы физическаго тъла, высылая излученія по всъмъ направленіямъ. Эти излученія поникають, когда жизненныя силы падають ниже нормы здоровья, и снова выпрямляются съ возвращеніемъ физической бодрости. Именно эта солнечная энергія, проходящая черезъ эфирные двойники, и изливается магнетизеромъ для укръпленія слабыхъ и для лъченія бользней, хотя при этомъ часто примъшиваются токи болъе разръженнаго вида. Вотъ отчего происходить истощение у магнетизера, если онъ переходить границу и расходуетъ свою жизне-энергію черезмѣрно. Ткани человѣческаго тъла бываютъ или грубъе или тоньше, въ зависимости отъ тъхъ матерьяловъ, которые извлекаются изъ физической среды для образованія тканей. Каждое подраздъленіе матеріи доставляєть болъе тонкіе или болъе грубые матерьялы.

Чтобы убъдиться въ этомъ, стоитъ только взглянуть одновременно на мясника и на духовно-развитаго ученаго: у обоихъ тъло состоитъ изъ твердыхъ частицъ, но въ этихъ частицахъ

какая разница!

Далъе мы знаемъ, что грубое тъло можетъ быть утончено, а утонченное-огрубъть. Тъло постоянно измъняется, каждая его частица есть жизнь, и жизни эти приходять и уходять изъ него. Онъ притягиваются къ тълу, соотвътствующему имъ, и отталкиваются отъ такого, которое не согласуется съ ними. Чистое тъло отталкиваетъ грубыя частицы потому, что послъднія вибрирують несоотвътственно съ вибраціями его собственныхъ частицъ; наоборотъ, грубое тъло притягиваетъ ихъ къ себъ, такъ какъ быстрота ихъ вибрацій совпадаеть съ его собственными. Слъдовательно, если тъло начинаетъ вибрировать быстръе, оно постепенно выбрасываетъ изъ себя всъ составныя частицы, неспособныя приспособиться къ новому ритму, и заполняетъ ихъ мъсто новыми частицами, способными гармонировать съ нимъ. Природа даетъ матерьялы, вибрирующіе самымъ разнообразнымъ образомъ, и каждому отдъльному тълу предоставлено самостоятельно производить изъ нихъ свой естественный подборъ.

Въ болъе ранній періодъ строительства человъческихъ тълъ, этотъ подборъ производился помимо человъка, но теперь, когда человъкъ достигъ самосознанія, онъ самъ опредъляетъ составъ своего тъла. Своими мыслями онъ даетъ тонъ всей музыкъ своего существа и производить ритмъ, который наибол ве сильно вліяеть на постоянныя изм'вненія, непрестанно совершающіяся въ

его физическомъ и другихъ тълахъ. По мѣрѣ того, какъ его знанія увеличиваются, онъ убѣждается, что можно перестроить свое физическое тъло, употребляя болъе чистую пищу, и что можно сдълать его болъе покорнымъ волъ человъка. "Чистая пища, чистый умъ и постоянное памятованье о Богъ"--такъ выражается путь очищенія. Какъ высшее изъ всѣхъ живущихъ въ физической средъ существъ, человъкъ является въ извъстной степени намъстникомъ Логоса, отвъчающимъ по мъръ силъ за порядокъ, миръ и благоденствіе на землѣ; долгъ же этотъ не выполнимъ безъ упомянутыхъ трехъ условій.

Физическое тъло, построенное изъ элементовъ всъхъ подраздъленій физической сферы, способно воспринимать всевозможныя впечатл'внія своей сферы и отв'вчать на нихъ.

Самыя первыя соприкосновенія будуть и самыя простыя и грубыя, но по мъръ того, какъ жизнь изнутри посылаеть отвътныя вибраціи на возбужденія извнъ, приводя молекулы физическаго тъла въ соотвътствующія колебанія, на поверхности всего тъла начинаетъ развиваться чувство осязанія, иначе: распознаванье всего, что приходитъ въ соприкосновеніе съ физическимъ тъломъ. По мъръ того, какъ развиваются спеціальные органы чувствъ для воспринятія всъхъ родовъ вибрацій, вырастаетъ и значеніе тъла какъ будущаго носителя сознательной сущности въ физической средъ. Чъмъ болъе число впечатлъній, на которыя оно можетъ отвъчать, тъмъ полезнъе становится тъло; ибо только тъ изъ виѣшнихъ впечатлѣній могутъ достигнутъ до сознанія, на

<sup>\*)</sup> Присвоенная отдъльнымъ существамъ общая жизнь (Jiva) получаетъ названіе Prâna и она становится жизне-дыханіемъ каждаго существа. Слъдовательно, этимъ именемъ общеміровая жизнь называется тогда, когда она заключена въ воплощенномъ существъ и поддерживаетъ его отдъльное бытіе.

которыя оно способно отвъчать. Даже и теперь существуютъ миріады вибрацій, пульсирующихъ вокругъ насъ въ пространствъ, на которыя мы не способны отвъчать благодаря тому, что наше физическое тъло еще не способно ихъ воспринять и вибрировать въ гармоніи съ ними. Невообразимыя красоты, восхитительные звуки, нѣжныя тончайшія явленія, прикасаясь къ стѣнамъ нашей тюрьмы, проносятся мимо, не замѣченныя нами. Еще не развилось совершенное тѣло, совершенный проводникъ, который былъ бы способенъ вибрировать въ отвътъ на жизненный пульсъ всей природы, въ родѣ того, какъ эолова арфа способна отвѣчать на легчайшія дуновенія вътерка.

Тъ вибраціи, которыя физическое тъло въ состояніи воспринимать, оно переносить въ физические центры, принадлежащие къ его высокосложной нервной системъ. Эфирныя вибраціи, которыя сопровождають вибраціи болье плотныхъ физическихъ составныхъ частей, воспринимаются подобнымъ же образомъ эфирнымъ двойникомъ и передаются своимъ соотвътствующимъ центрамъ. Большинство вибрацій въ плотной матеріи переходять въ химическую, тепловую и другія формы физической энергіи, тогда какъ эфирныя вибраціи дають начало магнетическимъ и электрическимъ явленіямъ, и онъ же передаются астральному тълу, откуда, какъ мы увидимъ дальше, онъ достигаютъ до центра сознанія. Вотъ какимъ образомъ въсти изъ внъшняго міра достигаютъ до сознающей сущности, временно пребывающей въ физическомъ тълъ. По мъръ того, какъ проводники, передающіе впечатлънія изъ внъшняго міра, упражняются и развиваются, и сознающая сущность растеть, питаясь тъмъ матерьяломъ, который проводники доставляють ея сознанію; но и по сіе время человъкъ еще такъ мало развитъ, что даже его эфирный двойникъ еще не достигъ той гармонической законченности, чтобы регулярно передавать сознанію впечатлівнія, получаемыя имъ независимо отъ своего физическаго двойника, и чтобы запечатлъвать ихъ въ физическомъ мозгу. Когда это ему отъ времени до времени удается, тогда мы имъемъ низшую ступень ясновидънья, способность видъть эфирные двойники физическихъ объектовъ, а также и тъ существа, у которыхъ эфирное тъло является наружнымъ покровомъ.

Человъкъ заключенъ, какъ мы это увидимъ, въ различныя тъла или проводники: физическій, астральный, ментальный \*), и

необходимо помнить, что на пути нашего развитія разсуждаєть и контролируєть ранве другихъ сознаній сознаніе нашего физическаго проводника. Физическій мозгъ представляєть собою орудіє человвическаго сознанія во время бодрствованія въ физической средв, и въ недоразвитомъ человвить сознаніе работаєть въ физическомъ мозгу несравненно отчетливве, чти въ остальныхъ проводникахъ. Его потенціальность, т. е. возможность развитія, гораздо ограниченнте, чти у болте тонкихъ проводниковъ, зато его силы на настоящей ступени развитія значительнте, и современный человти познаєть себя какъ "я" прежде всего въ своемъ физическомъ ттить. Но если бы онъ былъ и развитте средняго человти, все же онъ можетъ проявить на землт только то, что способно быть переданнымъ его физическимъ организмомъ, ибо сознаніе можетъ проявляться въ физической средт только въ той мтр, въ какой физическій проводникъ способенъ выражать его.

Физическое и эфирное тѣла не раздѣляются во время земной жизни; нормально они функціонируютъ вмѣстѣ, какъ высокія и низкія струны одного инструмента, когда изъ него извлекается аккордъ, но рядомъ съ этимъ они могутъ выполнять различныя, хотя и однородныя дѣятельности.

Подъ вліяніемъ слабаго здоровья или нервнаго возбужденія эфирный двойникъ можетъ быть отчасти извлеченъ изъ своего физическаго плотнаго двойника; послѣдній впадаетъ при этомъ или въ полубезсознательное состояніе, или въ трансъ, смотря по меньшему или большему количеству выдѣлившейся эфирной субстанціи. Анестезирующія средства вызываютъ выдѣленіе большей части эфирнаго двойника и прерываютъ всякое взаимодѣйствіе между сознаніемъ и физическимъ тѣломъ благодаря тому, что соединявшій ихъ мостъ разрушенъ. Въ ненормальныхъ индивидуумахъ, называемыхъ медіумами, легко наступаетъ распаденіе твердаго и эфирнаго тѣлъ, при чемъ освободившаяся субстанція эфирнаго тѣла даетъ физическую основу для "матеріализаціи".

Во снъ, когда сознаніе покидаєть физическое тъло, бывшее для него проводникомъ во время бодрствованія, физическое и эфирное тъла остаются вмъстъ, но функціонирують они въ міръ сновидъній до извъстной степени независимо одно отъ другого.

Впечатлънія, испытываемыя въ бодрствующемъ состояніи, воспроизводятся во снъ автоматически, и оба мозга — физическій и эфирный, наполняются безсвязными, обрывочными картинами, при чемъ вибраціи того и другого сталкиваются и вызываютъ всевозможныя причудливыя комбинаціи. Точно такъ же и вибраціи извнъ



<sup>\*)</sup> Тъло мысли.

вліяють на оба проводника; однородные токи изъ астральной сферы легко вызывають сновидѣнія, соотвѣтствующія представленіямь, часто повторявшимся у спящаго во время бодрствованія. Чистота или нечистота бодрствующаго сознанія отразится на возникающихъ во снѣ картинахъ, будутъ ли онѣ возникать самопроизвольно, или же будутъ вызваны извнѣ.

Когда наступаетъ смерть, эфирное твло извлекается изъ своего физическаго двойника удаляющимся сознаніемъ; магнетическая связь, существовавшая между обоими твлами при жизни, обрывается, и въ теченіе нъсколькихъ часовъ сознаніе остается какъ бы окутаннымъ въ эту эфирную одежду. Въ ней она появляется иногда близкимъ людямъ, имъя видъ облачной фигуры, съ очень тупымъ сознаніемъ и безъ словъ, это—то, что мы называемъ привидъніемъ. Когда же сознательная сущность покидаетъ и эфирное твло, послъднее можно увидать какъ бы парящимъ надъ могилой, въ которой положенъ его физическій двойникъ, и медленно распадающимся на составныя части.

Когда наступаеть время новаго воплощенія, эфирный двойникъ строится ранѣе физическаго тѣла; послѣднее, въ утробномъ своемъ періодѣ, точно копируетъ его. Оба тѣла—физическое и эфирное—намѣчаютъ собою тѣ ограниченья, въ предѣлахъ которыхъ сознательная суть человѣка должна жить и проявляться въ теченіе земного своего существованія. Послѣдній вопросъ мы разсмотримъ подробнѣе въ девятой главѣ, которая будетъ посвящена Кармѣ.

#### Астральная сфера.

#### Глава II.

Астральная сфера представляеть собою космическую область, ближайшую кь физической, если слово "ближайшая" возможно допустить въ этомъ смыслъ.—Въ астральной сферъ жизнь дълтельнъе, чъмъ въ физической, и формы тамъ гораздо болъе пластичны. Духъ—матерія этой сферы обладаеть свойствами несравненно болъе энергичнаго и тонкаго проводника жизнедъятельности, чъмъ какая бы то ни было ступень духа-матеріи въ физическомъ міръ. Ибо, какъ мы уже видъли, первичный физическій атомъ, состоящій изъ тончайшаго физическаго эфира, заключенъ въ безчисленныя агрегаты наиболъе грубой астральной матеріи: употребленное нами слово "ближайшая" не совсъмъ подходяще потому, что вызываеть представленіе о міровыхъ сферахъ, какъ о концен-

трическимъ кругахъ, при чемъ одна сфера кончается тамъ, гдѣ другая начинается. Вѣрнѣе было бы разсматривать ихъ, какъ концентрически взаимно проникающихъ одна другую, раздѣленныхъ между собой не разстояніемъ, а разницей въ построеніи атомовъ. Такъ же, какъ воздухъ проникаетъ воду, какъ эвиръ проникаетъ самую твердую матерію, такъ же и астральная матерія проникаетъ все физическое. Астральный міръ надъ нами, подъ нами, со всѣхъ сторонъ вокругъ насъ и внутри насъ; мы живемъ и движемся въ немъ, но онъ неощутимъ, невидимъ, неслышенъ, потому, что темница нашего физическаго тъла замыкаетъ насъ отъ него физическія частицы тъла слишкомъ грубы, чтобы приходить въ колебаніе отъ прикосновенія астральной матеріи.

Въ этой главъ мы будемъ изучать астральный міръ въ его общихъ чертахъ, оставивъ пока въ сторонъ тъ особыя условія астральной жизни, которыя окружаютъ человъческія существа во время ихъ прохожденія послъ смерти отъ земли къ небу \*).

Духъ-матерія астральной сферы существуєть въ семи подраздъленіяхъ такъ же, какъ мы это видъли относительно физической сферы. Тамъ, какъ и здъсь, существують безчисленныя сочетанія, образующія твердыя, жидкія, газообразныя и эвирныя части астральной матеріи. Но тамъ даже наиболъе матеріальныя формы обладають свътлостью и прозрачностью по сравненію съ физическими формами, что и дало поводъ къ названію астральной или звиздной, опредъленіе въ общемъ неудачное, но слишкомъ уже установившееся, чтобы быть измъненнымъ. Такъ какъ не имъется спеціальныхъ именъ для подраздъленій астральной духъматеріи, мы будемъ пользоваться опредъленіями, установленными для земного міра. Главная мысль, которой необходимо овладіть, состоить въ томъ, что астральные объекты являются комбинаціями астральной матеріи, такъ же, какъ физическіе объектыкомбинаціи физической матеріи, и что общій видъ астральнаго міра весьма схожъ съ земнымъ міромъ, что вполнъ естественно, такъ какъ большая его часть наполнена астральными двойниками физическихъ объектовъ.

Но одна особенность поражаеть и смущаеть непривычнаго наблюдателя; отчасти потому, что астральныя тѣла прозрачны, отчасти и по самому свойству астральнаго воспріятія (сознаніе менѣе стѣснено, когда его проводникомъ является не физическая, а тонкая

<sup>\*)</sup> Деваканъ—счастливое или свътлое состояніе, есть теософическое названіе неба. Каталока—мъсто желаній,—названіе, данное условіямъ промежуточной жизни въ астральной сферъ.

астральная матерія): особенность эта состоить въ томъ, что въ астральномъ все видимо насквозь, задняя часть предмета такъ же, какъ и передняя, внутреннее такъ же, какъ и наружное. По этому необходима извъстная опытность, необходимо сперва научиться видъть астральные предметы правильно, и человъкъ съ развитымъ астральнымъ зръніемъ, но еще не достаточно опытный въ его примъненіи, можетъ получить самыя превратныя впечатлънія и впасть въ самыя удивительныя ошибки.

Другая поразительная особенность астральнаго міра, способная повергнуть въ сильное смущеніе, это быстрота, съ которой всъ формы, особенно же астральныя, связанныя съ земной основой,

мъняютъ свои очертанія.

Астральное существо можеть измѣнить весь свой видъ съ самой поражающей быстротой, потому что астральная матерія принимаетъ опредъленную форму подъ вліяніемъ каждаго воздъйствія мысли, жизненное начало быстро изм'вняеть свои формы, чтобы проявить себя въ новыхъ выраженіяхъ. Когда великая "жизненная волна" эволюціи формъ проходила черезъ астральную сферу, организуя тамъ третье элементальное царство, тогда Монада притянула вокругъ себя комбинаціи изъ астральной матеріи, придавъ этимъ комбинаціямъ, такъ называемой "элементальной эссенціи", яркую жизнеспособность и свойство немедленно принимать новую форму подъ вліяніемъ вибраціи той или другой мысли. Эта "элементальная эссенція" существуєть въ сотняхъ разновидностей, въ каждомъ подраздъленіи астральной сферы, дълаясь видимой, какъ на землъ-во время сильной жары-бывають видимы дрожащія волны воздуха, и переливаясь, вслъдствіе постояннаго волнообразнаго движенія, подобно перламутру, всеми оттенками радуги. Эта атмосфера "элементальной эссенціи" отзывается на всъ вибраціи мыслей, чувствъ и желаній, и она приходить въ волненіе отъ ихъ напора, подобно пузырямъ въ кипящей водъ \*).

Продолжительность формы зависить отъ силы импульса, которому она обязана своимъ возникновеніемъ; ясность ея очертаній зависитъ отъ отчетливости мысли, а окраска—отъ качества (духовнаго, интеллектуальнаго или страстнаго) создавшей ее мысли.

Расплывчатыя неясныя мысли, которыя такъ обычны въ неразвитыхъ умахъ, достигая астральной сферы, собираютъ вокругъ себя расплывчатыя облака "элементальной эссенціи" и носятся вокругъ, привлекаясь къ другимъ облакамъ такого же характера,

обволакивая астральныя тъла людей, магнетизмъ которыхъ притягиваетъ ихъ, и затъмъ, черезъ нъкоторый промежутокъ времени, распадаясь на составныя части, чтобы снова слиться съ общей атмосферой "элементальной эссенціи". Пока такая форма-мысль сохраняетъ отдъльное существованіе, она-живая сущность съ тъломъ изъ "элементальной эссенціи", одушевленнымъ жизнью той мысли которая создала ее, и тогда она носить названіе "искусственнаго элементаля". Ясныя, отчетливыя мысли имфютъ, каждая, свою опредъленную форму съ ясными, чистыми очертаніями, и онъ представляютъ собою безконечное разнообразіе рисунковъ. Онъ формуются вибраціями, вызванными мыслью, совершенно такъ же, какъ въ физической средъ, различныя формы образуются вибраціями, вызванными звукомъ. "Звуковыя формы" представляють хорошую аналогію "мысле -формамъ", ибо природа, не смотря на все свое безконечное разнообразіе, чрезвычайно консервативна въ своихъ основахъ и воспроизводитъ одни и тъ же созидательные методы въ последовательныхъ проявленіяхъ своихъ различныхъ царствъ. Ясно очерченные "искусственные элементали" проявляютъ болѣе продолжительную и болѣе дѣятельную жизнь, чъмъ ихъ расплывчатые собратья, производя гораздо болъе сильное вліяніе на астральныя тъла (и черезъ нихъ на сознаніе) тъхъ, къ кому они притягиваются. Они производять въ этихъ послъднихъ вибраціи, подобныя своимъ, и такимъ образомъ, мысли переходять отъ одного ума къ другому, безъ всякаго физическаго проводника. Болъе того, онъ могутъ быть направлены къ любому лицу, котораго, создавшій ихъ, желалъ бы достигнуть, при чемъ сила ихъ зависитъ отъ силы его воли и отъ сосредоточенности его умственной энергіи.

Среди людей средняго типа, "искусственные элементали", созданные чувствомъ или желаніемъ, гораздо сильнъе и опредъленнъе, чъмъ созданные мыслью.

Такъ, взрывъ злобы создаетъ совершенно опредъленно очерченную сильную молнію краснаго цвъта, а сосредоточенная злоба вызываетъ къ жизни опасный элементаль краснаго цвъта, съ острыми или крючковатыми углами, приспособленными къ тому, чтобы нанести вредъ.—Любовь, соотвътственно своему качеству, создастъ формы болъе или менъе прекрасныя по рисунку и цвъту, всъхъ оттънковъ кармина до самыхъ очаровательныхъ нъжно розовыхъ тоновъ, подобныхъ блъдной заръ; подобнаго цвъта бываютъ нъжныя, и въ то-же время сильны я охраняющія мысле-формы. Молитвы любящей матери роятся вокругъ ея сына, принимая

<sup>\*)</sup> C. K. Leadbeater. Astrel Plane, p. 52.

форму ангеловъ, отвлекающихъ отъ него дурныя вліянія, которыя, быть можетъ, вызываются его собственными мыслями. Отличительное свойство этихъ "искусственныхъ элементалей" въ томъ, что будучи направлены къ опредъленной личности, они одушевлены единымъ стремленіемъ: выполнить волю создавшаго ихъ. Охраняющій элементаль будеть витать вокругь того, къ кому онъ направленъ, ища случая, чтобы отвлечь отъ него злыя вліянія или привлечь къ нему нъчто доброе, безсознательно, какъ бы слъпымъ импульсомъ разыскивая линію наименьшаго сопротивленія. Точно такъ же элементаль, одушевленный злой, мстительной мыслью, будеть рыскать вокругь своей жертвы, ища случая, чтобы повредить ей. Но ни первый, ни второй элементаль не произведетъ никакого впечатлънія, если астральное тъло объекта не имъетъ ничего общаго съ ними, чего либо, что могло бы отвъчать гармонически на ихъ вибраціи и тъмъ способствовать соединенію ихъ съ астральнымъ тъломъ объекта. Если же въ послъднемъ совсъмъ нътъ родственныхъ имъ составныхъ частей, они, по закону своей природы, отпрянувъ отъ него, возвращаются тъмъ же путемъ, какимъ направлялись къ нему, по магнетическому слъду, оставленному ими, и затъмъ обрушиваются на своего же создателя съ силою, соотвътствующей силъ ихъ отправленія.

Такъ, мысль смертельной злобы, будучи безсильной поразить того, на кого она была брошена, поражала на смерть пославшаго ее... Такіе факты бывали провърены; точно такъ же и добрыя мысли, посылаемыя недостойному, возвращаются назадъ, въ видъ благословенія, къ тому, который направиль ихъ. Такимъ образомъ, даже поверхностное пониманіе астральнаго міра можеть стать сильнымъ толчкомъ для правильнаго мышленія и создать чувство отвътственности по отношенію къ мыслямъ, желаніямъ и чувствамъ, которыя мы такъ легкомысленно выпускаемъ въ астральный міръ. Рыщущихъ хищныхъ звърей, разрывающихъ на части и пожирающихъ, вотъ что представляютъ изъ себя нъкоторыя изъ мыслей, которыми люди населяютъ астральную сферу. Но они не въдають, что творять. Воть почему одною изъ задачь теософическаго ученія является легкое приподнятіе зав'ясы, скрывающей отъ насъ невидимые міры, чтобы дать людямъ болѣе сознательную основу для поведенія, болъе разумную оцьнку тьхъ невидимыхъ причинъ, послъдствія которыхъ мы видимъ проявленными въ земномъ міръ.

И немногія изъ теософическихъ доктринъ столь важны въ своемъ этическомъ значеніи, какъ ученіе, касающееся созданія и направленія мысле-формъ, ибо благодаря ему человъкъ узнаетъ,

что его сознаніе касается не только его одного, что мысли его не остаются при немъ, а высылаются имъ въ міръ людей, гдѣ онѣ вліяютъ подобно ангеламъ или демонамъ, за что отвѣтственъ онъ одинъ. Пусть же люди узнаютъ законъ, и начнутъ направлять свои мысли сообразно закону.

Если же мы возьмемъ "искусственные элементали" не врозь, а въ цълой массъ, легко вообразить себъ какое огромное вліяніе имъютъ они, созидая національныя и расовыя чувства и кладя такимъ образомъ основаніе для ограниченія сознанія и для предразсудковъ. Мы всъ растемъ, окруженные атмосферой, наполненной элементалями, воплощающими извъстныя идеи: національные предразсудки, національные взгляды на всевозможные вопросы, національные оттънки чувствованій и мыслей, все это дъйствуетъ на насъ съ минуты рожденія. Мы видимъ все сквозь эту атмосферу, каждая мысль болье или менъе преломляется въ ней, и наши собственныя астральныя тъла вибрируютъ въ созвучіи съ ней. Отсюда разница, съ которой на ту же самую идею посмотритъ Индусъ, Англичанинъ, Испанецъ и Русскій; нѣкоторыя понятія, легко усваиваемыя однимъ, будутъ почти недоступны для другого, обычаи, стихійно привлекательные для одного, будутъ такъ же стихійно противны для другого. Мы вст подпадаемъ подъ власть нашей національной атмосферы, т. е. той части астральнаго міра, который непосредственно окружаетъ именно насъ.

Мысли другихъ, сформованныя подобно нашимъ, вліяютъ на насъ и вызываютъ гармоническія вибраціи; онъ усиливаютъ точки нашихъ соприкосновеній съ окружающей насъ средой и сглаживаютъ различіе въ мысляхъ, и это неустанное воздъйствіе на насъ извнъ, черезъ наше астральное тъло, кладетъ на насъ національное клеймо и прокладываетъ готовые пути для умственной энергіи, куда мысли и вливаются съ наибольшей легкостью. Во снъ и на яву, — эти токи мыслей дъйствуютъ на насъ, и самая наша слъпота относительно нихъ дълаетъ ихъ вліяніе на насъ еще болъе дъйствительнымъ. И такъ какъ средніе люди гораздо сильнъе въ пассивной воспріимчивости, чъмъ въ активномъ творчествъ, они и дъйствуютъ почти какъ автоматическіе воспроизводители всъхъ мыслей, достигающихъ до нихъ, и, такимъ образомъ, способствуютъ постоянному усиленію національной атмосферы.

Когда кто-либо становится чувствительнымъ къ астральнымъ вліяніямъ, онъ вначалѣ подпадаетъ, отъ времени до времени, подъ власть непонятнаго и на видъ неразумнаго страха, который нападаетъ на него съ парализующей силой. И какъ бы онъ съ

нимъ ни боролся, все же онъ чувствуетъ этотъ страхъ. Въроятно, мало найдется людей, которые не испытывали бы до нъкоторой степени этого страха, этой тяжелой боязни передъ чемъ то невидимымъ, ощущеніе чьего-то присутствія, сознаніе, что ты "не одинъ". Это происходитъ отчасти вслъдствіе извъстной враждебности, которая возбуждаетъ стихійный міръ элементалей противъ человъка, благодаря различнымъ разрушительнымъ дъятельностямъ человъка на землъ, отражающимся въ астральномъ міръ; а также и въ зависимости отъ множества "искусственныхъ элементалей" враждебнаго характера, порождаемыхъ человъческими умами. Мысли ненависти, ревности, мести, горечи, подозрѣнія, недовольства, исходятъ изъ нихъ милліонами, населяя астральную сферу "искусственными элементалями", самая жизнь которыхъ состоитъ исключительно изъ этихъ чувствъ. Рядомъ съ последними, сколько неопредъленнаго недовърія и подозрительности изливается невъжественными людьми противъ всъхъ, пути которыхъ не соотвътствуютъ ихъ понятіямъ и непонятны для нихъ. Слъпое недовъріе ко всъмъ чужеземцамъ, самоувъренное презръніе, простирающееся въ нъкоторыхъ провинціяхъ даже на жителей другого графства, -- все это также создаетъ дурныя вліянія въ астральномъ міръ. Такъ какъ подобныя вліянія исходять въ изобиліи отъ насъ; мы этимъ создаемъ слъпо-враждебную армію въ астральной сферъ, и, въ отвътъ на эту вражду, мы испытываемъ въ нашемъ собственномъ астральномъ тѣлѣ чувство страха, вызываемое враждебными вибраціями, которыя чувствуются нами, но понять которыя мы не въ состояніи.

Помимо "искусственныхъ элементалей", астральный міръ густо заселенъ, даже если исключить на время всв человъческія существа, которыя путемъ смерти утратили свое физическое твло. Есть тамъ и большія толпы "естественныхъ элементалей", подраздвляемыхъ на пять главныхъ отдвловъ: элементалей эфира, огня, воздуха, воды и земли. Послвднія четыре группы назывались въ средневвковомъ оккультизмв саламандрами, сильфами, ундинами и гномами (скажемъ мимоходомъ, что есть еще два класса элементалей, составляющихъ съ предыдущими семь классовъ, но мін не будемъ ихъ касаться, такъ какъ они еще не проявлены). Эти истинныя созданія элементовъ земли, воды, воздуха, огня и эфира во многомъ причастны къ выполненію двятельностей, соединенныхъ съ ихъ собственнымъ элементомъ; они—тв проводники, тв каналы, черезъ которые двйствуютъ божественныя энергіи въ каждой изъ различныхъ областей природы, они—живое выраженіе

закона въ каждой изъ нихъ. Во главъ каждаго изъ отдъловъ стоитъ могущественное Существо, какъ бы предводитель великой армін \*), руководящій разумъ всего отділа природы, которымъ завіздуютъ элементали, состоящіе подъ его контролемъ. Такъ, Агни богъ огня — является великой духовной сущностью, въдающей разнообразными проявленіями огня во всъхъ сферахъ вселенной и выполняющей свои задачи съ помощью цѣлыхъ сонмовъ — элементалей огня. Благодаря пониманію ихъ природы, или же знанію методовъ, посредствомъ которыхъ можно владъть ими, совершаются такъ называемыя чудеса или магическія действія, по поводу которыхъ отъ времени до времени появляются отчеты въ періодической печати; происхожденіе ихъ одинаково, признаются ли они результатомъ магическаго искусства, или же приписываются помощи "духовъ", какъ въ случав съ г-мъ Хомъ, который могъ брать пальцами раскаленные уголья изъ пылающаго огня и держать ихъ безнаказанно въ рукъ.

Левитація—поднятіе на воздухъ безъ всякой видимой поддержки-тяжелаго тъла, и хожденіе на водахъ, производились въ нъкоторыхъ случаяхъ съ помощью элементалей воздуха и воды, хотя иной методъ встръчается чаще. Такъ какъ элементы природы входять въ составъ человъческаго тъла, и тотъ или другой элементъ въ немъ преобладаетъ, глядя по индивидуальному характеру каждаго даннаго человъка, каждое человъческое существо находится въ извъстныхъ отношеніяхъ съ этими элементалями, при чемъ наиболъе дружественны къ нему тъ, элементъ которыхъ преобладаеть въ его тълъ. Дъйствіе этого факта природы въ народъ приписывается "счастью"; говорять: у него "счастливая рука", или "у него счастливый глазъ" для поства растеній, для отысканія подземной воды и т. п. Природа сталкиваетъ насъ постоянно съ оккультными силами, но мы медленно понимаемъ ея намеки. Иногда старинное преданіе скрываетъ въ какой-нибудь пословицъ или сказкъ оккультную истину, но мы давно уже переросли всъ подобные "предразсудки".

На астральномъ же планъ находятся и духи природы—менъе точно называемые также "элементалями",—которые завъдуютъ строеніемъ формъ въ минеральномъ, растительномъ, животномъ и человъческомъ царствахъ. Есть духи природы, которые строятъ

минералы, которые направляють жизненную энергію въ растеніяхъ, и такіе, которые, молекула за молекулой, строять сложныя тыла животнаго царства. Они участвуютъ въ созиданіи и эеирныхъ тълъ минераловъ, растеній и животныхъ такъ же, какъ и физическихъ. Это и есть тв феи и эльфы, которые такъ часто встрвчаются въ сказкахъ, тотъ "маленькій народецъ", который играетъ такую большую роль въ народныхъ върованіяхъ каждой націи, прелестныя дъти природы, такъ презрительно изгнанныя современной наукой въ дътскія, но которыя будуть возвращены на свою собственную ступень естественной эволюціи природы бол'є мудрыми учеными позднъйшихъ временъ. Въ наше одни лишь поэты и оккультисты върять въ нихъ, — поэты, благодаря интуиціи своего генія, оккультисты -- благодаря способности вид'ять внутреннимъ зръніемъ, которая пріобрътена ими упорными упражненіями. Толпа см'вется и надъ поэтомъ, и надъ оккультистомъ, особенно надъ послъднимъ, но это не бъда: мудрость будетъ оправдана будущими поколъньями. Игра жизненныхъ токовъ въ эоирныхъ двойникахъ минераловъ, растеній и животныхъ вызвала изъ скрытаго (латентнаго) состоянія астральную матерію, входящую въ построеніе ихъ атомическихъ и молекулярныхъ составныхъ частей. Эти жизненные токи вызвали дрожь жизни, но въ чрезвычайно слабой степени, въ минералахъ, и Монада формы, проявляя свою организующую силу, вбирала въ себя матеріалы изъ астральнаго міра, а духи природы строили изъ нихъ расплывчато составленную массу, минеральное астральное тѣло. Въ растительномъ царствъ астральныя тъла уже нъсколько болъе организованы, и ихъ характерная особенность "чувствованія" начинаетъ уже понемногу проявляться. Тупыя и расплывчатыя ощущенія благоденствія или неблагополучія зам'вчаются у большинства растеній, какъ последствіе возрастающей деятельности астральнаго тъла. Они смутно радуются воздуху, дождю, солнечному свъту и жадно ищутъ его, сторонясь въ то же время инстинктивно отъ вредныхъ условій.

Нѣкоторыя растенія ищуть свѣта, нѣкоторыя же—темноты; они отвѣчають на раздраженія и приспособляются къ внѣшнимъ условіямъ, а нѣкоторыя ясно выказывають чувство осязанія. Въ животномъ царствѣ астральное тѣло значительно болѣе развито, оно достигаеть въ высшихъ видахъ животнаго царства настолько опредѣленной организаціи, что въ состояніи существовать нѣкоторое время и послѣ смерти физическаго тѣла и вести свое независимое существованіе въ астральной сферѣ.

Духи природы, въдающіе построеніемъ животныхъ и человъческихъ астральныхъ тълъ, получили особое названіе "элементалей-желанія", \*) потому что они проникнуты желаніями всякаго рода и постоянно вносятъ свои собственные элементы въ построеніе астральныхъ тълъ животныхъ и людей. Они употребляютъ различные виды "элементальной эссенціи", подобной той, изъ которой составлены ихъ собственныя тъла, для построенія астральныхъ тълъ животныхъ, и послъднія пріобрътаютъ этимъ путемъ какъ бы вплетенные въ остальныя части тъла центры ощущеній и различныхъ дъятельностей, вызываемыхъ страстями. Эти центры приводятся въ дъятельное состояніе импульсами, которые получаются соотвътствующими физическими органами и передаются посредствомъ эоирныхъ органовъ астральному тѣлу. Животное не въ состояніи испытывать удовольствіе или страданіе, если не будеть затронуто его астральное тело. По камню можно ударять, но онъ не почувствуетъ боли, потому что имъетъ физическія и эоирныя молекулы, но его астральное тело еще не съорганизовано; животное ощущаетъ боль отъ удара потому, что обладаетъ астральными центрами чувствованій, и "элементали желаній" вселили въ его тело свою собственную природу.

Въ виду того, что по отношенію человъческаго астральнаго тъла въ работъ этихъ элементалей появляется новое условіе, мы сперва закончимъ нашъ обзоръ обитателей астральной сферы и затъмъ уже перейдемъ къ изученію астральнаго человъка.

"Тѣла—желаній" \*\*) или астральныя тѣла животныхъ ведутъ какъ было уже сказано, независимое, хотя и мимолетное существованіе въ астральной сферѣ, послѣ того, какъ смерть разрушитъ ихъ физическіе двойники.

Въ цивилизованныхъ странахъ эти астральныя тѣла животныхъ прибавляютъ много къ той враждебности, о которой шла выше рѣчь, ибо организованное убиваніе животныхъ на бойняхъ и на охотахъ посылаетъ ежегодно милліоны и милліоны жертвъ въ астральный міръ, трепещущихъ отъ ужаса и страданія и отъ страха по отношенію къ человѣку. Сравнительно небольшое число животныхъ, которымъ даютъ умереть въ покоѣ, затеривается въ огромныхъ скопищахъ убитыхъ, и отъ враждебныхъ токовъ, посылаемыхъ послѣдними изъ астральнаго міра на человѣческую и

<sup>\*)</sup> Kâmadevas, kâma-желаніе, devas-ангелы.

<sup>\*)</sup> Кâma-rûpa, техническое названіе астральнаго тѣла, отъ kâma-желаніе и гûpa-форма.

животную породу, исходять такія вліянія, которыя все болѣе и болѣе разъединяютъ ихъ и порождаютъ съ одной стороныинстинктивное недовъріе и страхъ, а съ другой-развиваютъ дурныя страсти и жестокость. Эти чувства развились до сильной степени въ недавнее-сравнительно-время холодно разсчитанными методами научной пытки, такъ называемой вивисекціей, невыразимое варварство которой водворило новый ужасъ передъ человъкомъ въ астральномъ міръ \*), и увеличило еще болъе пропасть между челов вкомъ и животнымъ.

Кром'в того населенія астральнаго міра, которое можно бы назвать нормальнымъ, есть тамъ и проходящіе путники, привлеченные туда различными задачами, которыя нельзя оставить совсъмъ безъ упоминанія. Нъкоторые изъ этихъ временныхъ посътителей появляются изъ нашего же земного міра, тогда какъ

другіе спускаются изъ высшихъ міровъ.

Изъ числа первыхъ многіе принадлежать къ Посвященнымъ разныхъ степеней, при чемъ нъкоторые изъ нихъ-члены Великой Бълой Ложи-Гималайскаго или Тибетскаго Братства, какъ его часто называють \*\*), тогда какъ другіе состоять членами различныхъ оккультныхъ ложъ, разсъянныхъ по міру, начиная отъ бълыхъ и всъхъ оттънковъ переходнаго съраго цвъта, вплоть до черныхъ \*\*\*).

Все это люди, живущіе въ физическомъ тѣлѣ, которые научились покидать физическую оболочку по своему желанію и дъйствовать съ полнымъ сознаніемъ въ астральномъ тълъ. Всъ они обладаютъ самыми разнообразными ступенями знанія и добродътелей, и бывають какъ добрые, такъ и злые, сильные и слабые, милостивые и свиръпые. Тамъ встръчаются также ученики, еще непосвященные, которые учатся пользоваться сознательно своимъ астральнымъ проводникомъ и которыхъ употребляютъ для выпол-

\*) См. главу III о Камалокъ.

\*\*) Нъкоторымъ изъ членовъ этой ложи теософическое общество обязано

своимъ возникновеніемъ.

ненія задачь доброжелательныхъ или же злобныхъ, смотря по тому пути, который они избрали.

Затъмъ мы имъемъ психиковъ различныхъ степеней; нъкоторые чрезвычайно подвижны, другіе же странствуютъ въ неясномъ и дремотномъ состояніи, пока ихъ физическія тъла погружены въ сонъ или находятся въ трансъ. Безсознательные относительно окружающаго, занятые своими собственными мыслями, какъ бы замкнутые въ своей собственной астральной скорлупъ, милліоны такихъ астральныхъ тълъ носятся въ астральныхъ пространствахъ. Какъ мы увидимъ ниже, сознаніе, заключенное въ свою астральную оболочку, ускользаеть изъ физическаго тъла, когда послъднее впадаетъ въ сонъ, и переходитъ затъмъ въ астральную сферу; но сознаніе остается закрытымъ для окружающаго, пока астральное тъло не достигнеть достаточнаго развитія, чтобы проявляться независимо отъ физическаго тъла.

Иногда въ астральномъ встръчается и ученикъ \*), который прошелъ черсъъ смерть и ожидаетъ почти немедленнаго новаго воплощенія, подъ руководствомъ своего учителя. Онъ находится въ полномъ сознаніи и работаетъ подобно другимъ ученикамъ, которые лишь на время оставили свои физическія тъла спящими. На извъстной ступени \*\*) ученику разръшается воплотиться немедленно послъ смерти, и въ этихъ случаяхъ онъ ожидаетъ въ астральной сферъ подходящихъ условій для новаго рожденія. Проходять черезъ астральную сферу также и человъческія существа, находящіяся на пути къ перевоплощенію; о нихъ будеть упомянуто поздиве \*\*\*), но они въ прямомъ смыслв не принадлежатъ къ общей жизни астральнаго міра, хотя "элементами-желаній", связанные съ ними по ихъ прошлымъ страстнымъ и чувственнымъ стремленіямъ, собираясь вокругъ нихъ, участвують въ созиданіи для нихъ новаго астральнаго тъла для предстоящей имъ земной жизни.

Теперь мы обратимся къ изслъдованію человъческаго астральнаго тъла въ періодъ его существованія въ земномъ міръ, и будемъ изучать его природу и составъ, а также и его связь съ астральнымъ царствомъ. Мы возьмемъ астральное тъло а) неразвитаго человъка, б) средняго человъка и в) духовно развитаго человъка.

а) Астральное тъло неразвитаго человъка представляетъ собою облачную, расплывчатую, неясно очерченную массу астральной

<sup>\*\*\*)</sup> Оккультисты, вполить безкорыстные и отдавшіеся выполненію божественной Воли, во всякомъ случаъ стремящіеся къ тому, называются "бълыми". Тогда какъ корыстные, работающіе противъ божественныхъ начертаній—называются "черными". Расширяющія: безкорыстіє, любовь и благогов'вніе-признаки первыхъ, съуживающія: ненависть, гордость, корысть-признаки послъднихъ. Между этими двумя полюсами можно помъстить всъхъ тъхъ, мотивы которыхъ смъщаны, и которые еще не сознали необходимости стремится къ Единству, -- этихъ я называю "сърыми". Члены послъдней категоріи постепенно сливаются или же сознательно присоединяются къ одной изъ двухъ названныхъ группъ, владъющихъ ясно опредъленными цълями.

<sup>\*)</sup> Чела, припятый ученикъ Адепта.

<sup>\*\*)</sup> См. глану XI "Восхожденіе Челов'вка".

<sup>\*\*\*\*)</sup> См. главу VII о "Перевоплощенін".

духъ-матеріи, содержащей матеріалы, взятые изъ всѣхъ подраздѣленій астральной сферы, но съ большимъ преобладаніемъ субстанціи низшаго порядка, вслѣдствіе чего ткань его сравнительно плотна и груба, и способна отвѣчать на всѣ раздраженія, связанныя со страстями и вожделѣніями. Окрашиваніе, вызываемое вибраціями такихъ матеріаловъ—тускло, оно—грязныхъ, пыльныхъ оттѣнковъ: коричневые, мутно-красные, грязно-зеленые являются преобладающими цвѣтами. Въ нихъ нѣтъ ни игры свѣта, ни быстро мѣняющихся цвѣтовыхъ лучей, но различныя страсти проявляются въ нихъ тяжелыми волнами, или же, если страсти сильны, то взрывами молній; такъ половая страсть вызоветъ волну грязнокарминнаго цвѣта, а порывъ злобы—красную молнію съ синеватымъ оттѣнкомъ.

Астральное тъло общирнъе физическаго, оно выдъляется на 10—12 дюймовъ по всъмъ направленіямъ на той ступени развитія о какой была сейчасъ ръчь. Центры органовъ чувствъ ясно обозначены и приходять въ движеніе, если на нихъ дъйствовать извнъ, но въ спокойномъ состояніи жизненные токи медлительны, а астральное тело, не возбуждаемое ни снизу-изъ физическаго, ни сверху-изъ ментальнаго міра, остается сонливымъ и безразличнымъ \*). Важнымъ признакомъ неразвитаго состоянія астральнаго тъла является то обстоятельство, что его дъятельность вызывается скоръе извнъ, чъмъ изъ внутренняго сознанія. Чтобы сдвинуть камень, надо его сперва толкнуть; растеніе поворачивается, привлекаемое свътомъ и влагой; животное становится дъятельнымъ, когда его толкаетъ голодъ; мало-развитой человъкъ долженъ быть понуждаемъ подобнымъ же образомъ. Только на извъстной ступени развитія умъ становится способнымъ къ самостоятельной иниціативъ.

Центры высшей дъятельности \*\*\*), имъющіе отношеніе къ самостоятельной дъятельности астральныхъ чувствъ, едва видимы. Человъкъ, на этой ступени, требуетъ для своего развитія сильныхъ ощущеній всякаго рода, чтобы пробудить природу и понудить ее къ дъятельности. Тяжелые удары, идущіе изъ внъшняго міра, будь то удовольствіе или страданіе, необходимы, чтобы будить и подталкивать его къ дъйствіямъ.

Чъмъ многочисленнъе и чъмъ сильнъе ощущенія, чъмъ сильнъе онъ ихъ почувствуетъ, тъмъ лучше для его роста. На этой ступени качество имъетъ небольшое значеніе, количество и сила, вотъ что требуется болъе всего. Начало нравственности юной человъческой души заключается въ ея страстяхъ; самое легкое проявленіе безкорыстія въ его отношеніяхъ къ женъ, къ ребенку или къ другу, будетъ первымъ шагомъ въ верхъ: оно вызоветъ вибраціи въ болъе тонкой матеріи его астральнаго тъла, и тъмъ привлечетъ къ нему "элементальную эссенцію" подходящаго типа.

Астральное тѣло безпрестанно мѣняетъ свой составъ подъ вліяніемъ игры страстей, вожделѣній, желаній и волненій. Если они доброкачественнаго свойства, они укрѣпляютъ болѣе тонкія частицы астральнаго тѣла, выбрасываютъ грубыя составныя части, замѣняя ихъ болѣе тонкими матеріалами, и притягиваютъ къ астральному тѣлу элементалей благотворнаго качества, которые способны содѣйствовать въ указанномъ обновляющемъ процессѣ. Всѣ дурныя страсти вызываютъ какъ разъ обратное дѣйствіе: укрѣпляя грубъйшія частицы, вытѣсняя болѣе тонкія, и замѣняя ихъ болѣе грубыми составными частями, онѣ привлекаютъ элементалей, помогающихъ процессу порчи и ухудшенія.

Нравственность человъка и его интеллектуальныя силы въ такомъ зачаточномъ состояніи на той ступени, о которой идетъ ръчь, что большая часть построеній и перемънъ въ его астральномъ тълъ производится—гораздо върнъе сказать—для него, чъмъ имъ самимъ. Свойства эти зависять скоръе отъ внъшнихъ причинъ, чъмъ отъ личной воли человъка, потому что на этой низшей ступени развитія человъкъ подвигается, подталкиваемый гораздо болъе извнъ своимъ физическимъ тъломъ, чъмъ ведомый изнутри разумомъ.

Это уже признакъ большаго прогресса, когда человъкъ начинаетъ двигаться подъ вліяніемъ своей воли, своей собственной энергіи, опредъляя свое дъйствіе самъ, вмъсто того, чтобы руководствоваться желаніями, т. е. отвътными вибраціями на внъшнія притяженія или отталкиванія. Во снъ, астральное тъло, облекающее сознаніе, освобождается изъ своего физическаго проводника, оставляя его вмъстъ съ эфирнымъ двойникомъ въ постели. На этой ступени сознаніе еще не пробуждено въ астральномъ тълъ, ему не хватаетъ тъхъ сильныхъ соприкосновеній, которыя подстрекаютъ его, пока оно заключено въ физической оболочкъ, и

<sup>\*)</sup> Изучавшій этотъ вопросъ легко узнаеть въ этихъ признакахъ преобладаніе *Tâmasie guna*, качества темноты или инертности въ природъ.

<sup>\*\*)</sup> Семь chakras или колесъ, которыя такъ называются благодаря тому, что, приведенныя въ дъятельность, они вращаются на подобіе огненныхъ колесъ.

единственное, что можетъ вліять на такое недоразвитое астральное тѣло, это—элементали низшаго типа, которые способны вызвать въ немъ вибраціи, могущія отразиться на эвирномъ и физическомъ мозгу и произвести видѣнія животныхъ радостей. Астральное тѣло витаетъ вблизи отъ физическаго, удерживаемое сильнымъ притяженіемъ, и не можетъ удалиться на значительное разстояніе отъ него.

б) Въ человъкъ, съ среднимъ нравственнымъ и интеллектуальнымъ уровнемъ, астральное тъло сдълало уже огромный шагъ
впередъ, сравнительно съ только что описаннымъ. Оно значительнъе размъромъ, его матеріалы гораздо равнъе по качеству;
присутствіе болъе тонкихъ частицъ придаетъ свътящійся видъ
всему тълу, а появленіе высшихъ эмоцій вызываетъ въ немъ прекрасную игру цвътовъ. Очертанія его опредъленны и ясны, вмъсто
неясныхъ и перемънчивыхъ, какими они были въ предыдущемъ
случаъ, и оно получаетъ сходство съ своимъ владъльцемъ. Оно
становится подходящимъ проводникомъ для внутренняго человъка,
съ опредъленной организаціей и устойчивостью, тъломъ, готовымъ
къ дъятельности и способнымъ поддерживать себя отдъльно отъ
физическаго.

Сохраняя большую пластичность, оно, тъмъ не менъе, имъетъ нормальную форму, къ которой постоянно и возвращается, когда устраняется то или другое давленіе, заставлявшее его измѣнить свои первоначальныя очертанія. Дъятельность его постоянна и поэтому оно въ безпрестанномъ вибрированіи и проявляеть безконечное разнообразіе мъняющихся оттънковъ; точно также и "колеса" ясно видны, хотя они еще и не дъйствуютъ \*).

Оно отвъчаетъ быстро на всъ прикосновенія, идущія къ нему черезъ физическое тъло, и приводится въ дъятельное состояніе различными вліяніями, которыя направлены на него сознательной сущностью изнутри; память и воображеніе подстрекають его къ дъйствію и заставляють его вліять на свое тъло вмъсто того, чтобы быть въ подчиненіи у него. Процессъ очищенія происходить въ астральномъ тълъ по тъмъ же линіямъ, какъ и въ предыдущемъ случаъ: изгнаніе низшихъ составныхъ частицъ, благодаря появленію иныхъ вибрацій высшаго порядка, притягиваніе—взамънъ выброшенныхъ—болѣе тонкихъ составныхъ частицъ. Но въ настоящій періодъ развитія нравственности и интеллектуальности, дальнъйшее построе-

ніе астральнаго тѣла поставлено почти исключительно подъ личный контроль самого человѣка, и оно болѣе не носится, неопредѣленно толкаемое внѣшними воздѣйствіями.

Упражненіями опредъленно направленной мысли челов'якъ можетъ быстро повліять на свое астральное тівло и быстро улучшить его И нівть никакой необходимости, чтобы онъ непремізнно понималь modus operandi, добиваясь успітха, такъ же какъ нівть необходимости понимать законы світа для того, чтобы видіть.

Во снѣ—это хорошо развитое астральное тѣло освобождается, какъ и прежде, изъ своей физической оболочки, но ни въ какомъ случаѣ не задерживается у нея въ плѣну, какъ въ предыдущемъ случаѣ. Оно блуждаетъ въ астральномъ мірѣ, носимое туда и сюда астральными теченіями, между тѣмъ, какъ сознаніе, заключенное въ немъ, еще неспособное направлять его движенія, тѣмъ не менѣе бодрствуетъ и наслаждается образами своихъ собственныхъ мыслей, своимъ собственнымъ умственнымъ творчествомъ, и въ то же время оно способно воспринимать и впечатлѣнія черезъ свою астральную оболочку и преобразовывать ихъ въ ментальныя картины. Такимъ образомъ, человѣкъ можетъ пріобрѣтать познанія, находясь внѣ своего тѣла, и можетъ запечатлѣвать ихъ въ мозгу, какъ пророческій сонъ или видѣніе, или же познаніе можетъ и непосредственно проникнуть въ физическое сознаніе.

в) Астральное тъло духовно развитого человъка состоитъ изъ тончайшихъ частицъ каждаго изъ подраздъленій астральной матеріи, съ большимъ преобладаніемъ частицъ высшаго порядка. Поэтому оно представляетъ собою прекрасное зрълище по сіянію и окраскъ, и оттънки, невиданные на землъ, появляются въ немъ подъ вліяніемъ чистыхъ и благородныхъ мыслей. "Огненныя колеса" на этой ступени вполнъ оправдываютъ свое названіе, и ихъ вращательное движеніе указываетъ на дъятельность высшихъ чувствъ. Такое тъло, въ полномъ смыслъ слова—проводникъ сознанія, ибо на своемъ эволюціонномъ пути оно постепенно оживотворялось въ каждомъ своемъ органъ и подчинялось полному контролю своего обладателя.

Когда человъкъ оставляетъ физическое тъло, облеченный въ такой астральный проводникъ, сознание его не прекращается; онъ лишь сбрасываетъ свою болъе тяжеловъсную оболочку и чувствуетъ себя облегченнымъ отъ ея тяжести. Теперь онъ можетъ свободно витать въ астральной сферъ, передвигаясь съ огромной быстротой, не будучи болъе связаннымъ ограниченными земными условіями. Его тъло повинуется его желаніямъ, отражаетъ его

<sup>\*)</sup> Здѣсь изучающій этоть вопросъ долженъ обратить вниманіе на преобладаніе rājasic guna,—дѣятельнаго начала въ природѣ.

мысли и подчиняется имъ. Такимъ образомъ возможность служить человъчеству неизмъримо увеличивается для него, силы его направляются его же собственными лучшими качествами, доброжелательствомъ, милосердіемъ и т. д. Отсутствіе грубыхъ частицъ въ его астральномъ тълъ дълаетъ его неспособнымъ отвъчать на вліянія, идущія отъ низшихъ объектовъ желанія, и они проносятся мимо него, не притягиваясь къ нему. Всъ тъло вибрируетъ лишь въ отвътъ на высшія эмоціи, ибо любовь его выросла въ сверхличную божественную любовь, а энергія его выкована терпівніемъ.

Кроткій, спокойный, ясный, полный власти, но безъ признака тревоги—такому человъку "всъ Siddhis готовы подчиниться" \*).

Астральное тѣло является мостомъ, переброшеннымъ черезъ пропасть, которая отдѣляетъ сознаніе отъ физическаго мозга. Раздраженія, получаемыя органами чувствъ и передаваемыя, какъ мы это видѣли, физическимъ и эфирнымъ центрамъ, переходятъ затѣмъ въ соотвѣтствующіе астральные центры; здѣсь они проходятъ черезъ процессъ переработки, помощью "элементальной эссенціи", и затѣмъ превращаются въ чувствованія, послѣ чего являются передъ внутреннимъ человѣкомъ какъ объекты сознанія; послѣднее происходитъ благодаря тому, что астральныя вибраціи вызывають соотвѣтственныя вибраціи и въ матеріалахъ тѣла мысли \*\*).

Благодаря этому постепенному утонченію духа-матеріи, грубыя раздраженія, идущія отъ земныхъ предметовъ, могутъ передаваться сознательному существу; и наоборотъ, вибраціи, вызываемыя его мыслями, могутъ пройти по тому же мосту къ физическому мозгу и тамъ произвести физическія вибраціи, соотвътствующія ментальнымъ вибраціямъ. Это и есть нормальный путь, по которому сознаніе получаетъ впечатлѣнія извнѣ и въ свою очередь посылаетъ свои впечатлѣнія во внѣшнюю среду.

Этими постоянными переходами вибрацій взадъ и впередъ, астральное тъло и развивается главнымъ образомъ. Токи эти дъйствуютъ на него, какъ извнъ, такъ и изнутри, вызывая его развитіе и содъйствуя его росту. Этимъ путемъ оно увеличивается въ размъръ, утончается въ своихъ тканяхъ и становится болъе опредъленно очерченнымъ и совершеннъе организованнымъ изнутри.

\*\*) См. главу IV "Ментальная сфера".

Правильно подготовленное къ тому, чтобы отвъчать на запросы сознанія, оно становится постепенно способнымъ функціонировать какъ отдъльный проводникъ сознанія и отчетливо передавать послъднему вибраціи, идущія прямо изъ астральнаго міра. Многіе изъ читателей навърно испытывали когда нибудь ощущенія, проникающія въ сознаніе извнѣ, хотя и не вызванныя чъмъ либо физическимъ, но все же подтверждаемыя какимъ либо внѣшнимъ событіемъ. Это, по большей части, впечатлѣнія, которыя достигаютъ астральнаго тъла непосредственно и передаются послъднимъ сознанію; такія впечатлѣнія носятъ чаще всего характеръ предчувствія, которыя и не замедлятъ оправдаться.

Когда человъкъ высоко развился—хотя степень при этомъ колеблется въ зависимости отъ другихъ условій—возникаютъ посредствующія звенья между физическимъ и астральнымъ, и между астральнымъ и ментальнымъ тълами, такъ что сознаніє можетъ непрерывно работать, переходя отъ одного состоянія въ другое, причемъ въ памяти уже не бываетъ тъхъ перерывовъ, которые въ обыкновенномъ человъкъ вызываются періодами безсознательности при переходъ изъ одной космической сферы въ другую. На этой ступени человъкъ можетъ свободно упражнять свои астральныя чувства въ то время, какъ сознаніе его работаетъ въ физическомъ тълъ; такимъ образомъ, всъ эти расширенныя перспективы сознанія дълаются достояніемъ его бодрствующаго сознанія.

Объекты, бравшіеся прежде на вѣру, становятся предметами знанія, и человѣкъ можетъ лично провѣрить точность многихъ теософическихъ ученій, относящихся до низшихъ областей невидимаго міра.

Если разсматривать человъка съ точки зрънія его "началъ", т. е. различныхъ способовъ проявленія его жизни, то его низшія четыре начала способны къ дъятельности въ астральной и въ физической сферахъ. Четвертое начало есть ка̂та, желаніе; оно проявляется черезъ астральное тъло и обусловливается имъ; отличительный признакъ его: чувствованія всъхъ степеней и оттънковъ, начиная съ первобытныхъ ощущеній до сложной формы эмоцій.

Все это сводится къ общему термину желаніе, которое привлекается или отталкивается предметами, смотря по тому, доставляють ли они удовольствіе или неудовольствіе личному Я. Третье начало— $Pr\hat{a}na$ , часть космической жизни, заключенная въ тѣло для поддержанія физическаго организма. Второе начало—эфирный двойникъ, а первое—плотное физическое тѣло. Всѣ три начала

<sup>\*)</sup> Здъсь преобладаеть Sâttvic дина, качество, выражающее блаженство и чистоту въ природъ. "Siddhis" суть сверхфизическія силы.

проявляють свою дъятельность въ физической средъ. Въ позднъйшей классификаціи у Е. П. Блаватской, Prâna и физическое тъло изъяты изъ числа началъ человъка, на томъ основаніи, что Prâna—источникъ общей космической жизни, а плотное физическое тъло—лишь простой двойникъ эвирнаго тъла, состоящій изъ постоянно мъняющихся составныхъ частей, построенныхъ на эфирной основъ.

Принимая эту точку зрънія, мы получимъ величественное философское представленіе объ Единой Жизни и Единомъ Я, проявляющемся какъ человъкъ и представляющемъ мъняющеся и преходящіе признаки, сообразно условіямъ, которыя предписываются ему тъми проводниками или тълами, которые оно оживотворяеть, само оставаясь неизмъннымъ въ центръ, но принимая различные образы-если посмотръть на него извиъ-соотвътственно составу матеріи въ томъ или другомъ своемъ тълъ. Въ физическомъ тълъ, эта единая Жизнь-Сознаніе проявляется какъ Prâna, дающая энергію, контролирующая и упорядочивающая всѣ процессы. Въ астральномъ тълъ, это-Ка̂та, чувствующая, радующаяся, страдающая. Мы увидимъ ее еще и въ другихъ проявленныхъ видахъ, когда перейдемъ къ высшимъ мірамъ, но основная идея вездѣ одна и та же, и это-одна изъ тѣхъ коренныхъ мыслей Теософіи, которая, хорошо усвоенная, служитъ путеводнымъ свътомъ въ кажущейся запутанности проявленныхъ міровъ.

### Глава III.

# Камалока (Чистилище).

Камалока, въ буквальномъ переводѣ—мъсто или жилище желаній; оно, какъ уже было упомянуто, представляетъ собою часть астральной сферы, "часть" не въ смыслъ опредъленной мъстности, а по условіямъ сознанія тъхъ существъ, которыя принадлежатъ къ ней \*).

Это—умершія человъческія существа, которыя потеряли свои физическія тъла и должны пройти черезъ опредъленные процессы очищенія, прежде чъмъ перейти въ тъ счастливыя и мирныя

условія жизни, которыя назначены для истинной человъческой сути, для души человъческой \*).

Эта область представляеть собою именно тв условія, которыя описываются какъ различные виды "ада", чистилища или переходнаго состоянія, и которыя принимаются всіми религіями какъ временное мъстопребывание человъка, послъ того, какъ онъ покинетъ свое тъло, и прежде, чъмъ достигнетъ "неба". Это, конечно, временное состояніе, ибо въчный адъ, о которомъ и до сихъ поръ толкуютъ узкіе религіозные фанатики, не болѣе какъ бредъ невъжества, ненависти и страха. Но Камалока заключаетъ въ себъ, дъйствительно, условія страданій, временныхъ и очищающихъ по самой природъ своей, какъ бы вытравленіе тъхъ прегръшеній, которыя совершались въ земной жизни человъкомъ, испытывающимъ очистительныя страданія. Это постольку же естественно и неизбъжно, какъ неизбъжны и въ этомъ міръ дурныя послъдствія, слъдующія за дурными поступками, ибо мы живемъ въ міръ, управляемомъ незыблемымъ закономъ, и изъ каждаго съмени вырастаетъ неизбъжно это, а не другое растеніе. Смерть не измъняетъ ничего въ нравственной и умственной природъ человъка, и перемъна состоянія, вызванная переходомъ изъ одного міра въ другой, уносить его физическое тізло, но самого человъка оставляетъ такимъ же, каковъ онъ былъ на землъ.

Условія Камалоки повторяются въ каждомъ подраздъленіи астральной сферы, такъ что можно говорить о семи областяхъ Камалоки, называя ихъ: первая, вторая, третья и вплоть до седьмой, начиная съ низшей и считая вверхъ\*\*).

Мы уже видъли, что матеріалы каждаго изъ подраздъленій астральной сферы входять въ составъ астральнаго тъла, и особенность этихъ матеріаловъ, которую мы сейчасъ объяснимъ, состоить въ томъ, что существа, пребывающія въ одной области, отдълены отъ существъ, находящихся въ другой, и только обитатели одной и той же области способны приходить въ общеніе.

Области эти, или подраздъленія астральной сферы, отличаются

<sup>\*)</sup> Индусы называють это состояніе Pretaloka—жимище Pretas. Preta означаеть чемов'вческое существо, которое потеряло свое физическое тізло, но продолжаєть быть обременено оболочкой своей животной природы. Челов'ясь не можеть возвести ее съ собою, и онъ остается связаннымъ съ ней до тізхъ поръ, пока она не распадается.

<sup>\*)</sup> Подъ душой здѣсь подразумѣвается человѣческій разумъ, связующее звено между Божественнымъ Духомъ въ человѣкѣ и его низшей личной природой. Это и есть Едо, индивидуумъ, Я, которое развивается благодаря эволюціи. На теософическомъ языкѣ это —Мапав, мыслитель. Умъ есть его энергія, проявляющаяся въ предѣлахъ физическаго мозга.

<sup>\*\*)</sup> Часто эти области считаютъ въ обратномъ порядкъ: за первую принимается самая высшая, а за седьмую самая низшая. Хотя ръшительно все равно, какъ ихъ считать; я считаю вверхъ для того, чтобы сохранить соотвътствіе со "сферами" и началами" человъка.

одна отъ другой по плотности, и степень плотности наружной формы обитателя Камалоки опредъляетъ границу, далъе которой онъ не можетъ переступить.

Эти различія въ свойствахъ матеріи представляютъ естественныя препятствія для перехода изъ одной области въ другую.

Существа, пребывающія въ одной области, не могуть приходить въ соприкосновеніе съ существами изъ другой области такъ же, какъ рыба изъ морской глубины не могла бы войти въ общеніе съ орломъ, ибо среда, необходимая для жизни первой, на орла подъйствовала бы разрушительнымъ образомъ.

AY

Когда физическое тъло сражено смертью, эфирное тъло, унося съ собой "прану" \*) и остальныя начала человъка, выдъляется изъ плотнаго тъла. Всъ покидающія тъло жизненныя энергіи втягиваются въ одинъ центръ и собираются "праной", и ихъ выдъленіе изъ тъла выражается оцъпенъніемъ, которое овладъваеть физическими органами чувствъ; послъдніе остаются неприкосновенными, физически невредимыми, готовыми дъйствовать, какъ они всегда дъйствовали, но "внутренній повелитель" ушелъ, тотъ, который черезъ нихъ видълъ, слышалъ, обонялъ, вкушалъ, осязалъ, а безъ него, сами по себъ, они не болъе какъ агрегаты матеріи, не лишенные жизни, но неспособные къ воспріятію. Медленно "повелитель" тъла удаляется изъ него, облеченный въ съро-лиловое эфирное тъло и занятый созерцаніемъ панорамы всей своей жизни, которая въ смертный часъ развертывается передъ нимъ во всъхъ пережитыхъ подробностяхъ. Въ этой картинъ жизни запечатлъны всъ событія его земного существованія, и великія и малыя. Онъ видитъ все, чего домогался въ жизни: и свои обманутыя ожиданія, и усилія свои, и торжества, и неудачи, и свои привязанности и антипатіи; преобладающій смыслъ всей жизни выступаетъ опредъленно, ея руководящая мысль выясняется и запечатлъвается глубоко въ душъ, опредъляя ту область, гдъ будетъ протекать большая часть загробной жизни умершаго. Торжественна бываетъ та минута, когда человъкъ стоитъ лицомъ къ лицу съ своей жизнью и изъ усть своего прошлаго слышитъ предувъдомленіе относительно своего будущаго. На короткое мгновеніе онъ видить себя таковымъ, каковъ онъ есть, узнаетъ истинную цъль жизни и убъждается, что законъ непреодолимъ, справедливъ и благъ. Вслъдъ за тъмъ, магнетическая связь между плотнымъ и эфирнымъ тъломъ прерывается, товарищи земной жизни разъединяются и, кромъ исключительныхъ случаевъ, человъкъ погружается въ мирное безсознательное состояніе.

Тихо и благоговъйно должны держать себя всъ, кто собрались вокругъ умирающаго, и торжественное молчаніе не должно нарушаться, чтобы не отвлекать отходящаго отъ обзора проносящейся передъ его внутреннимъ взоромъ истекшей жизни.

Громкій плачъ и шумная жалоба могутъ потревожить умирающаго и нарушить сосредоточенное вниманіе его души, и потому врываться со своимъ личнымъ огорченіемъ въ тишину, которая помогаетъ и успокаиваетъ отходящаго, и грубо, и эгоистично. Религія обнаружила мудрую предусмотрительность, предписавъчитать отходныя молитвы надъ умирающими; благодаря такимъмолитвамъ, сохраняется тишина и въ окружающихъ вызывается стремленіе помочь отходящему, что, какъ и всякая мысль любви, защищаетъ и ограждаетъ того, къ кому она направлена

Черезъ нѣкоторое время послѣ смерти, обыкновенно по истеченіи тридцати шести часовъ, человѣкъ выходитъ изъ своего эфирнаго тѣла, покидая и его, въ свою очередь, какъ безчувственный трупъ, который, оставаясь вблизи своего плотнаго двойника, раздѣляетъ его участь. Если физическое тѣло опускается въ могилу, эфирный двойникъ витаетъ надъ ней, медленно распадаясь на составныя части, и то непріятное чувство, которое многіе испытываютъ на кладбищахъ, зависитъ главнымъ образомъ отъ присутствія этихъ разлагающихся эфирныхъ труповъ.

Но если тъло сжигается, его эфирный двойникъ распадается очень быстро благодаря тому, что теряетъ свой физическій центръ притяженія, и это одна изъ многихъ причинъ, почему сжиганіе труповъ предпочтительнъе погребенія.

Удаленіе человѣка изъ эфирнаго двойника сопровождается исхожденіемъ изъ него "праны", которая тутъ же возвращается въ великій резервуаръ космической жизни, тогда какъ человѣкъ, готовый уже перейти въ Камалоку, претерпѣваетъ нѣкоторыя измѣненія въ своемъ астральномъ тѣлѣ, которое должно приспособиться къ очистительному процессу, необходимому для освобожденія самого человѣка\*). Во время земной жизни человѣка различнаго рода астральныя матеріи проникаютъ въ составъ его астральнаго тѣла такъ же, какъ частицы твердыя, жидкія,

<sup>\*)</sup> Организующее связывающее жизненное начало внутри физическаго тъла.

<sup>\*)</sup> Результатомъ этихъ перемѣнъ является то, что носить названіе Yātanā или страждущее тѣло; въ случаѣ же, если умершій былъ очень дурной человѣкъ и въ его астральномъ тѣлѣ преобладала самая грубая матерія, тѣло это называется Dhruwam нли крѣпкое тѣло.

газообразныя и эфирныя проникають въ физическое тъло. Измъненія, происходящія послъ смерти въ астральномъ тълъ, и состоять въ раздъленіи этихъ матеріаловъ, сообразно ихъ относительной плотности, въ цълый рядъ концентрическихъ оболочекъ или "скорлупъ", при чемъ самая тонкая располагается внутри, а самая плотная снаружи, и каждая "скорлупа" образуется изъ матеріаловъ, извлеченныхъ изъ соотвътствующаго подраздъленія астральной сферы. Такимъ образомъ, астральное тъло становится сочетаніемъ изъ семи наложенныхъ одинъ на другой слоевъ, или семисоставнымъ покровомъ изъ астральной матеріи, въ которомъ человъкъ остается заключеннымъ до тъхъ поръ, пока распаденіе этого сложнаго покрова не освободить его. Теперь становится понятнымъ, какое огромное значение имъетъ очищение астральнаго тъла во время земной жизни. Человъкъ задерживается въ каждомъ подраздъленіи чистилища до тъхъ поръ, пока оболочка изъ матеріи, соотвътствующей проходимой области, не распадется настолько, чтобы человъкъ могъ свободно подвигаться дальше. Болъе того, сила, съ которой его сознательность действовала въ каждомъ изъ видовъ астральной матеріи, дълящейся, какъ было упомянуто, по своимъ свойствамъ на семь отдъловъ, ръшаетъ, пройдетъ ли онъ черезъ данную область въ сознательномъ состояніи или же въ безсознательномъ, погруженный въ "розовыя сновидънія" и задержанный тамъ ровно настолько, сколько потребуется времени для чисто механическаго процесса разложенія его наружной оболочки.

Духовно развитой человъкъ, очистившій свое астральное тъло настолько, что въ его составныя части входятъ только наиболъе тонкія частицы изъ всъхъ подраздъленій астральной матеріи, проходитъ черезъ чистилище безъ всякаго замедленія, причемъ астральное тъло его разрушается съ чрезвычайной быстротой, и онъ безпрепятственно направляется къ предълу, до котораго его можетъ допустить достигнутая имъ ступень эволюціи.

Мен'ве развитой челов'вкъ, но жизнь котораго была чиста и воздержана, который не отдавалъ души своей за земныя блага, пронесется мен'ве быстро черезъ чистилище, но тоже въ мирной дремот'в, не сознавая окружающаго, пока его ментальное т'вло будетъ постепенно освобождаться отъ астральныхъ оболочекъ, сбрасывая ихъ одну за другой, чтобы проснуться лишь посл'в достиженія небесной обители.

Люди, еще менъе развитые, пробудятся послъ прохожденія низшихъ областей, вернутся къ сознанію въ той области чисти-

лища, съ которой была связана работа ихъ сознанія въ теченіе земной жизни, ибо сознаніе пробуждается лишь тогда, когда до него достигнутъ привычныя вибраціи, хотя теперь онъ воспринимаются уже непосредственно, черезъ астральное тъло, безъ помощи физическаго. Что касается людей, которые жили, отдаваясь животнымъ страстямъ, они пробудятся въ подходящей для нихъ области, ибо каждый человъкъ направляется въ буквальномъ смыслъ "къ своему собственному мъсту".

Посмертныя переживанія людей, выхваченныхъ внезапно изъ физической среды, благодаря несчастному случаю, самоубійству, насильственной смерти или иного рода внезапной кончинѣ, отличаются отъ переживаній умершихъ вслъдствіе упадка жизненной энергіи, которая вызвана болъзнью или старостью.

Если они были чисты и духовно настроены, ихъ послѣ смерти усердно охраняютъ, и они спятъ счастливымъ сномъ до окончанія нормальнаго срока ихъ жизни. Но въ другихъ случаяхъ, самоубійцы или безвременно убитые сохраняютъ сознаніе и продолжаютъ въ теченіи нѣкотораго времени переживать послѣднюю сцену своей земной жизни, не замѣчая, что они уже потеряли свое физическое тѣло и находятся въ той области астральной сферы, къ которой принадлежатъ по составу наружнаго слоя своего астральнаго тѣла; въ этихъ случаяхъ нормальный очистительный періодъ

начинается по истеченіи естественнаго срока ихъ земной жизни,

а до тъхъ поръ они живо сознають какъ свою астральную, такъ и свою физическую среду.

Одинъ человъкъ, совершившій убійство и казненный за это \*), переживалъ въ чистилищъ снова и снова сцены совершеннаго убійства и дальнъйшій ужасъ своего ареста и казни. У само-убійцы будутъ автоматически повторяться чувства отчаянія и страха, которыя предшествовали его самоубійству, и онъ будетъ переживать свою предсмертную борьбу съ страшной настойчивостью. Одна женщина, погибшая среди пламени въ настроеніи дикаго ужаса, въ неистовыхъ попыткахъ спастись, создала вокругъ себя такой вихрь страстей, что пять дней спустя она все еще продолжала метаться въ отчаянін, воображая себя все еще среди огня и дико отталкивая всъхъ старавшихся успокоить ее, между тъмъ какъ другая женщина, погибшая съ ребенкомъ на груди въ морской пучинъ во время ужаснаго шторма и сохранившая мужество и сердце полное любви, погрузилась послъ физической

<sup>\*)</sup> Свъдъніе это дано однимъ изъ Учителей Востока.

смерти въ мирный сонъ, наполненный счастливыми и яркими видъніями любимыхъ мужа и дътей.

Въ болъе обыкновенныхъ посмертныхъ переживаніяхъ, смерть отъ несчастнаго случая все же приноситъ человъку вредъ и бываетъ вызвана какимъ либо серьезнымъ его проступкомъ \*), ибо сохраненіе полнаго сознанія въ низшихъ областяхъ чистилища, тъсно соприкасающихся съ землей, связано со многими тревогами и опасностями. Человъкъ еще полонъ всъми интересами и планами, которые наполняли его во время жизни, и онъ сознаетъ присутствіе людей и вещей, которые связаны съ нимъ; его почти неудержимо толкаетъ попробовать повліять на дізла, къ которымъ все еще тяготъютъ его страсти и чувствованія, и онъ испытываетъ сильное влеченіе къ землѣ, хотя и не имѣетъ болѣе физическихъ органовъ дъятельности. Единственное средство, въ такомъ случав, чтобы обръсти покой, состоитъ въ томъ, чтобы ръшительно отвернуться отъ всего земного и обратить свое сознаніе на высшее; но сравнительно немногіе способны сдълать такое усиліе, даже и съ помощью тіхъ, которые всегда готовы поддержать страдающихъ въ астральной сферъ, обязанность которыхъ и состоитъ въ поданіи помощи покинувшимъ земной міръ \*\*).

Нервдко такіе страдальцы, истомленные своимъ безпомощнымъ бездвйствіемъ, ищуть поддержки у медіумичныхъ субъектовъ, съ которыми они могутъ вступать въ сношенія и черезънихъ снова вмѣшиваться въ земныя дѣла; нерѣдко они овладѣваютъ подходящими медіумами, чтобы пользоваться ихъ тѣлами, чѣмъ и навлекаютъ на себя большую отвѣтственность въ будущемъ. Не безъ оккультныхъ основаній англійскіе священники включили въ свои молитвы: "Отъ войны, убійства и отв внезапной смерти избави насъ, Господи!"

Теперь мы можемъ перейти къ разсмотрънію—одного за другимъ—различныхъ подраздъленій чистилища, чтобы получить нъкоторое понятіе о тъхъ условіяхъ, которыя человъкъ, благодаря своимъ наклонностямъ и желаніямъ въ теченіи физической жизни, приготовилъ для своего переходнаго состоянія; при этомъ необходимо помнить, что степень жизненной энергіи въ любой

изъ астральныхъ "скорлупъ", а слъдовательно и срокъ заключенія человъка внутри нея, зависять отъ степени энергіи, съ которой въ теченіи земной жизни вибрировалъ въ немъ тотъ видъ астральной матеріи, изъ котораго скорлупа эта состоитъ.

Если низшія страсти были въ энергичной дѣятельности, самыя грубыя частицы астральной матеріи будуть заряжены жизненной силой, и самое количество ихъ будеть—сравнительно велико. Этотъ законъ дѣйствуетъ во всѣхъ областяхъ чистилища, и потому человѣкъ еще при жизни можетъ совершенно опредѣленно знать, какое будущее готовитъ онъ себѣ непосредственно послѣ смерти.

Первое или низшее подраздъленіе чистилища заключаетъ въ себъ условія, описанныя во многихъ индусскихъ и буддійскихъ писаніяхъ подъ названіемъ "адовъ" различнаго рода.

Нужно помнить, что человъкъ, переходящій въ одно изътакихъ состояній, не освобождается отъ страстей и дурныхъ желаній, которыя привлекли его сюда; они сохраняются—какъ часть его характера—въ скрытомъ видъ въ его душъ, оставаясь въсостояніи прозябанія до тъхъ поръ, пока не настанетъ время для нихъ снова проявиться; время это настанетъ тогда, когда начнетъ формироваться новое "тъло желаній" для послъдующаго воплощенія того же человъка въ физическомъ міръ \*).

Пребываніе человъка въ самой низшей области чистилища зависить оть присутствія въ его "тълъ желаній" (Ката-Rupa) матеріи, принадлежащей этой области, и онъ останется въ ней узникомъ, пока большая часть этой матеріи не спадеть съ него, пока—"скорлупа" не разложится настолько, чтобы допустить соприкосновеніе человъка съ слъдующей высшей областью.

Атмосфера этого мъста мрачна, тяжела, печальна и подавляюща въ необычайной степени. Она кажется наполненной испареніями всевозможныхъ злыхъ проявленій, враждебныхъ добру, и такъ оно въ дъйствительности и есть. Создаются эти тяжелыя вибраціи людьми, которыхъ притянули въ это мрачное мъсто ихъ злыя страсти. Всъ желанія и чувства, которыя способны вызвать содраганіе, находятъ здъсь матеріалы для своего выраженія. Это на самомъ дълъ самая мрачная изъ трущобъ со всъми ея ужасами, скрытая отъ физическаго зрънія и выставленная здъсь на показъ во всей своей обнаженной мерзости. Ея отталкивающій видъ усугубляется еще и тъмъ, что въ астральномъ міръ

<sup>\*)</sup> Не всегда проступокъ этотъ совершенъ именно въ этой жизни; законъ причинъ и послъдствій будетъ объясненъ въ гл. ІХ, гдъ пойдетъ ръчь о "Кармъ.

<sup>\*\*)</sup> Эти помощники суть ученики Великихъ Учителей, которые руководять человъчествомъ, помогаютъ ему, и ихъ дъло въ астральномъ міръ состоитъ въ томъ, чтобы поддерживать души, нуждающіяся въ помощи.

<sup>\*)</sup> См. гл. VII "О перевоплощенін".

характеръ выражается и внъшнимъ образомъ, и человъкъ, полный дурныхъ страстей, олицетворяетъ ихъ всею своей наружной формой. Звърскіе аппетиты формують астральное тъло въ звъриные облики, и отталкивающія человъко-животныя формы представляютъ собою подходящія оболочки для огрубъвшихъ человъческихъ душъ. Въ астральномъ міръ нельзя быть лицемъромъ и облекать грязныя мысли покровомъ кажущейся добродътели. Каковъ человъкъ на самомъ дълъ, такимъ онъ является и во внъшнемъ своемъ обликъ, или сіяя красотой, если душа его благородна, или же отталкивая своимъ безобразіемъ, если природа его была нечистая. Вотъ почему становится понятнымъ, что такіе учителя какъ Будда, внутреннему зрѣнію котораго весь міръ былъ открытъ, -- могли описывать столь яркими красками всъ ужасающіе призраки и картины, которыми кишить подобный адъ; современные люди относятся съ недовъріемъ къ подобнымъ изображеніямъ только потому, что не знаютъ, до какой степени, послъ освобожденія изъ тяжелой, лишенной пластичности физической матеріи, всъ души являются въ своемъ истинномъ подобіи, въ незамаскированномъ подлинномъ видъ. Если даже и въ этомъ міръ лицо развращеннаго и спившагося негодяя принимаеть самое отталкивающее выраженіе, тъмъ болъе тамъ, гдъ пластичная астральная матерія принимаетъ опредѣленную форму при малѣйшемъ движеніи преступныхъ желаній, человъкъ неизбъжно появится въ ужасающей формъ, мъняющейся въ самые разнообразные оттънки уродливости. Ибо не слъдуетъ забывать, что населеніе, -- если можно такъ выразиться, -- этой низшей области, состоить изъ самыхъ подонковъ человъчества, изъ убійцъ, разбойниковъ, жестокихъ преступниковъ всякихъ типовъ, пьяницъ, развратниковъ, отбросовъ человъчества. Здъсь нътъ никого съ пробужденнымъ сознаніемъ относительно окружающей среды, кромъ виновныхъ въ звърскихъ преступленіяхъ или въ предумышленной упорной жестокости, или же одержимыхъ какимъ либо гадкимъ вожделъніемъ. Единственныя личности, не принадлежащія къ этому низкому типу, которыя могутъ на время быть задержаны здъсь, это-самоубійцы, люди, пытавшіеся, посредствомъ самоубійства, избъгнуть земной кары за совершенныя ими преступленія, которые такой замъной лишь ухудшили свое положение. Но не всъ самоубійцы попадаютъ сюда, потому что самоубійства совершаются подъ вліяніемъ самыхъ разнообразныхъ мотивовъ, и здѣсь задерживаются лишь тъ, которые жончаютъ съ собою, чтобы избавиться отъ последствій совершеннаго преступленія. Въ этой мрачной области каждый человъкъ является непосредственнымъ создателемъ своихъ собственныхъ бъдствій. Ни въ чемъ неизмънившіеся кром'в потери физическаго т'вла, люди зд'всь выставляютъ на показъ свои страсти во всей ихъ наготъ; и, полные лютыхъ неудовлетворенныхъ стремленій, кипящіе местью и ненавистью, жаждущіе физическихъ удовлетвореній, которыми, потерявъ физическое тъло, они уже не могутъ наслаждаться, они рыщутъ разъяренные и алчные по этой мрачной области, толпясь вокругъ всъхъ грязныхъ притоновъ на землъ, вокругъ публичныхъ домовъ и кабаковъ, подстрекая ихъ завсегдатаевъ къ постыднымъ дъламъ и къ насиліямъ, и вселяясь въ нихъ, дабы вовлечь ихъ во всевозможныя излишества. Тошнотворная атмосфера, распространяющаяся вокругъ такихъ мъстъ, происходитъ главнымъ образомъ отъ этихъ привязанныхъ къ земле астральныхъ существъ, испаряющихъ гнусныя страсти и нечистыя желанія. Медіумы, за исключеніемъ очень чистыхъ и благородныхъ характеровъ, являются чаще всего объектами ихъ нападеній, и слишкомъ часто слабъйшіе изъ нихъ, обезсиленные еще болъе пассивнымъ предоставленіемъ своего тела для временнаго пребыванія въ немъ другихъ развоплощенныхъ душъ, бываютъ одержимы этими существами, послѣдствіемъ чего является невоздержаніе и безуміе. Казненные убійцы, бъснуясь отъ ужаса и отъ страшной жажды мести, переживая снова и снова, какъ мы уже сказали, свое преступленіе и всъ ужасныя послъдствія его, окружаютъ себя атмосферой устрашающихъ мысле-образовъ и, привлекаемые къ человъку, вынашивающему внутри себя мстительныя, злыя намъренія, они подталкивають его къ дъйствительному выполненію того, надъ чізмъ онъ внутренно сосредоточивается. Иногда тамъ можно видъть человъка, неустанно преслъдуемаго своей убитой жертвой, не могущаго избавиться отъ нея, не смотря на всъ усилія убъжать отъ страшнаго преслъдователя, съ упорной настойчивостью всюду настигающаго его. Убитый, если только онъ самъ не изъ самыхъ низкихъ человъческихъ типовъ, находится при этомъ въ состояніи безсознательности, и именно эта безсознательность и придаетъ особый ужасъ его чисто механическому слъдованію за убійцей.

Здѣсь же находится и "адъ" вивисектора, потому что жестокость притягиваетъ въ астральное тѣло человѣка наиболѣе грубые матеріалы и наиболѣе дурные составы астральной матеріи, и вивисекторъ живетъ здѣсь среди толпящихся вокругъ него образовъ его многочисленныхъ жертвъ, стонущихъ, дрожащихъ, воющихъ отъ боли. Они оживлены, но не животной душой, а тъми вибраціями страстей, которыя, чъмъ они были сильнъе, тъмъ дольше продолжаютъ жить нослъ физической смерти въ астральномъ тълъ животнаго; эти вибраціи, пульсирующія ненавистью къ своему истязателю, повторяютъ съ автоматической правильностью его самые мучительные опыты, властно толкая къ самоистязанію благодаря силъ послъднихъ переживаній, которыми закончилась земная жизнь замученнаго существа.

Не мъщаетъ напомнить еще разъ, прежде чъмъ мы покинемъ эту печальную область, что здъсь нътъ произвольнаго наказанія, назначеннаго извить, но лишь неизбтжныя осуществленія причинъ, созданныхъ человъкомъ во время его земной жизни. Если онъ на землъ поддавался наиболъе дурнымъ побужденіямъ, и, слъдовательно, притягивалъ къ себъ и вносилъ въ свое астральное тъло грубые матеріалы, которые одни только и въ состояніи вибрировать въ отвътъ на скверныя побужденія, — онъ тъмъ самымъ неизбъжно создавалъ тюрьму для своей души, и тюрьма эта должна быть разрушена, чтобы могла освободиться его душа. Такъ же неизбъжно, какъ пьяница долженъ жить въ своемъ отталкивающемъ и отравленномъ тълъ здъсь на землъ, такъ же долженъ онъ жить въ своемъ не менъе отталкивающемъ астральномъ тълъ и тамъ. Что посъешь, то и пожнешь. Таковъ законъ во всъхъ мірахъ и избъжать его нельзя. Слъдуетъ еще прибавить, что астральное тъло тамъ нисколько не хуже, чъмъ оно было при жизни человъка на землъ, когда онъ создавалъ вокругъ себя атмосферу, насыщенную его дурными астральными токами; люди только не замъчають этого безобразія, такъ какъ на землъ они астрально слъпы. Кромъ того, мы можемъ утъшиться при мысли объ этихъ несчастныхъ нашихъ братьяхъ и тъмъ, что страданія ихъ лишь временны, и представляють необходимый урокъ для ихъ души. Сильно нарушая законы природы, они съ такою же силой научаются познавать эти законы и неизбъжность тъхъ бъдствій, которыя происходять отъ пренебреженія къ нимъ. Урокъ, который они не хотъли выучить въ теченіе земной жизни, захваченные водоворотомъ своихъ собственныхъ похотей и желаній, дается имъ здісь, и будеть даваться въ последующихъ жизняхъ до техъ поръ, пока зло не будетъ вырвано съ корнемъ, и человъкъ не поднимется для лучшей жизни. Уроки природы строги, но въ концъ концовъ они же и милосердны, потому что ведуть къ эволюціи души и направляють ее къ достиженію безсмертія.

Перейдемъ теперь въ болъе отрадную область. Второе подраздъленіе астральнаго міра можеть быть названо астральнымъ двойникомъ физическаго міра, потому что астральныя тела всехъ вещей и многихъ людей состоятъ главнымъ образомъ изъ матеріи, принадлежащей именно этому отдълу астральной сферы, почему онъ и соприкасается болъе близко съ физической сферой, чъмъ всъ остальныя области астральной сферы. Большинство умирающихъ людей задерживаются на нѣкоторое время здѣсь, сохраняя, за нѣкоторыми исключеніями, полное сознаніе. Это все люди, интересы которыхъ были связаны съ тривіальными и мелочными объектами жизни, которые душу свою положили на мелочи, а также и тъ, которые были въ рабствъ у своей низшей природы и умерли, не угасивъ своихъ стремленій къ физическимъ наслажденіямъ. Широко пользовавшіеся жизнью въ этомъ смыслѣ и построившіе свои астральныя тъла изъ матеріаловъ, легко отвъчающихъ на различныя чувственныя раздраженія, они удерживаются этими тълами въ сосъдствъ съ тъмъ, что ихъ привлекало во время физической жизни. Они и не удовлетворены, и тревожныи исполнены болъе или менъе сильнымъ страданіемъ, въ зависимости отъ силы желаній, которыя они не въ состояніи удовлетворить, а нъкоторымъ даже приходится проходить черезъ очень сильныя страданія и долго задерживаться на мъстъ, пока ихъ земныя вождельнія не истощатся. Многіе значительно удлиняють свое пребываніе въ астральномъ міръ, стремясь войти въ сообщеніе съ землей, въ интересы которой они погружены, посредствомъ медіумовъ, отдающихъ въ ихъ распоряженіе свои физическія тъла. Отъ нихъ-то-по большей части-и исходитъ тотъ дътскій лепетъ, съ которымъ хорошо знакомъ каждый, бывавшій на публичныхъ спиритическихъ сеансахъ, женскія сплетни и ходячая мораль, процвътающая на постоялыхъ дворахъ и въ мелкихъ лавочкахъ. И такъ какъ эти привязанныя къ землъ души большею частью очень невысокаго развитія, ихъ сообщенія представляютъ не больше интереса (для того, кто убъжденъ въ существованіи души послъ смерти), чъмъ ихъ разговоры во время тълеснаго ихъ существованія, и совершенно такъ же, какъ и на землѣ, самоувъренность ихъ пропорціональна ихъ невъжеству, и весьма ограниченный кругъ своего опыта они принимають за весь астральный міръ. И тамъ, какъ здѣсь, на землѣ: "Они мнятъ, что галдѣнье ихъ захолустнаго городка является говоромъ всего міра".

Именно изъ этой области умершіе съ какой-либо заботой на душъ стремятся войти въ сношенія съ своими друзьями, чтобы

устроить тъ земныя дъла, которыя продолжаютъ тревожить ихъ. Если имъ не удается появиться самимъ, или же передать другу свои желанія въ сновидініи, они часто доставляють много безпокойствъ стуками и иными шумами, имъющими цълью привлечь на себя вниманіе, или же ненам'вренно вызванными ихъ тревожными усиліями войти въ сношенія съ людьми. Въ такихъ случаяхъ было бы дъломъ милосердія со стороны знающихъ людей войти въ сообщеніе съ такой страдающей душой, узнать ея желанія и тъмъ избавить ее отъ тревоги, задерживающей ея движение впередъ. Пока души находятся въ этой области, вниманіе ихъ очень легко привлекается къ землъ, котя бы они и не желали возвращаться назадъ, и такая плохая услуга оказывается имъ въ тъхъ случаяхъ когда оставшіеся на земл'я друзья посылають имъ порывы страстнаго горя и пламенные призывы, чтобы вернуть ихъ назадъ. Мысле-образы, созданные этой тоской, носятся вокругъ освободившихся душъ, бьются объ нихъ и часто пробуждаютъ тѣхъ, которыя мирно спали, или же стремительно влекуть ихъ мысли къ землъ, если уже начались ихъ сознательныя посмертныя переживанія. Въ особенности въ первомъ случаѣ, когда душа мирно спить, невоздержанный эгоизмъ со стороны оставшихся на землъ приносить усопшимъ такой сильный вредъ, что невоздержанные друзья первые пожалъли бы, если бы узнали о томъ. И возможно, что ознакомленіе съ безполезнымъ страданіемъ, которое причиняется такимъ образомъ умершимъ, могло бы придать новую силу религіознымъ ученіямъ, которыя требуютъ подчиненія божественному закону и подавленія чрезм'врнаго и мятежнаго горя. Третья и четвертая область чистилища отличаются лишь немногимъ отъ второй области и могутъ быть названы болве утонченной копіей ея, при чемъ четвертая область болъе эфирна, чъмъ третья, но общія характерныя черты всієхъ трехъ подраздівленій чрезвычайно схожи между собой. Души болъе развитого типа находятся также здъсь, и хотя онъ и удерживаются въ чистилищъ благодаря границамъ, построеннымъ ихъ земными интересами, все же вниманіе ихъ обращено-по большей части-впередъ, а не назадъ, и, если ихъ насильственно не притягивать къ земнымъ переживаніямъ, они не замедлятъ въ своемъ движеніи впередъ. Временно онъ все же остаются чувствительными къ идущимъ отъ земли вибраціямъ, и слабъющій интересъ къ земнымъ дѣламъ можетъ быть вновь пробужденъ несущимися къ нимъ воплями скорби. Большое число образованныхъ и мыслящихъ людей, занятыхъ въ теченіи земной жизни преимущественно мірскими дізлами, остаются въ этихъ областяхъ въ полномъ сознаніи, и они могутъ быть вовлечены въ общеніе съ землей черезъ медіумовъ, а также и сами искать такого общенія, хотя послъднее бываеть гораздо ръже. Сообщенія ихъ носять болъе высокій характеръ, чъмъ упомянутыя сообщенія, идущія изъ второй области чистилища, но и они не отличаются особыми признаками, которые дълали бы ихъ болъе цънными, чъмъ то, что говорится людьми еще при жизни. Духовное просвътленіе не можетъ исходить изъ чистилища (Камалока). Пятое его подраздъленіе представляетъ уже много новыхъ чертъ. Оно является уже явственно свътящимся и чрезвычайно привлекательнымъ для привыкшихъ къ темнымъ земнымъ оттънкамъ, оправдывая названіе астральнаго, звъзднаго, даннаго всей этой сферъ. Здъсь находится матеріализованное небо, которое играетъ такую большую роль въ народныхъ религіозныхъ представленіяхъ всего міра. Просторные луга для охоты краснокожихъ индъйцевъ, Валгала съверныхъ народовъ, наполненный гуріями рай мусульманъ, золотовратый, украшенный жемчугомъ, новый Іерусалимъ христіанъ, богатое научными учрежденіями небо матеріалистическаго реформатора—все находить здѣсь свое мѣсто. Мужчины и женщины, кръпко придерживавшіеся мертвой буквы, находять здъсь буквальное удовлетвореніе своимъ стремленіямъ, безсознательно создавая въ астральной матеріи силою воображенія-питавшагося обрядовой стороной міровыхъ религій-тъ заоблачные храмы и дворцы, о которыхъ они грезили на землъ. Самыя матеріальныя религіозныя представленія находять здісь временное осуществленіе, и книжники всѣхъ вѣрованій, которые были полны эгоистическаго стремленія къ личному спасенію въ матеріализованныхъ небесахъ, находятъ здѣсь подходящую и для нихъ весьма пріятную обитель, окруженную какъ разъ твми условіями, которыя составляли предметь ихъ върованій. Дъятельныя души изъ числа церковниковъ и филантроповъ, которыя стремились осуществлять свои собственныя фантазіи и вести ближнихъ своими собственными путями, гораздо болъе, чъмъ самоотверженно работать для увеличенія общаго блага, чувствують себя здъсь на полномъ раздольъ, устраивая разныя просвътительныя учрежденія, пріюты, школы, для своего собственнаго удовлетворенія, и онъ бываютъ въ восхищеніи, если имъ удается "ввести свой астральный палецъ въ земной пирогъ" съ помощью услужливаго медіума, которому они покровительствуютъ съ высоком врной снисходительностью. Они строять астральные церкви, школы и дома, наполняя ими матеріалистическія небеса, о которыхъ они мечтали; и хотя для болъе тонкаго созерцателя ихъ построенія весьма несовершенны, ихъ они удовлетворяютъ вполнъ. Люди одной и той же паствы соединяются вмъстъ и сотрудничаютъ различнымъ образомъ; образуются цълыя общины, отличающіяся настолько же одна отъ другой, какъ и на землъ. Въ случаяхъ, когда завязываются сношенія съ землей, они ищуть людей своей собственной въры и своей страны, отчасти по естественному сродству, но также и потому, что въ Камалокъвсе еще существуютъ различія языковъ, что отражается и въ сообщеніяхъ, получаемыхъ въ спиритуалистическихъ кружкахъ. Души изъ этой области принимаютъ обыкновенно живъйшее участіе въ попыткахъ установить сообщеніе между земнымъ міромъ и потустороннимъ, и "духи-руководители" медіумовъ средняго развитія являются большею частью именно изъ этой области и изъ непосредственно слъдующей за ней. Обыкновенно они сознаютъ, что впереди для нихъ предстоитъ болѣе высокая жизнь, и что рано или поздно они перейдутъ въ міры, откуда сообщенія съ землей станутъ невозможны. Шестая область чистилища сходна съ пятой, но она несравненно утончениъе, и населяють ее души высшаго типа, изживающія тамъ свои астральныя оболочки, съ которыми большая доля ихъ умственной энергіи была тъсно соединена, пока они были въ физическомъ тълъ. Задержаніе ихъ въ этой области происходитъ благодаря себялюбію, игравшему значительную роль въ ихъ артистической или интеллектуальной деятельности, и благодаря тому, что они продавали свои таланты для удовлетворенія, въ утонченной форм'ь, своихъ желаній. Окружающая ихъ среда—наиболѣе красивая изъ всего чистилища; творческія мысли формують изъ свътящагося матеріала этой области чудные пейзажи, волнующіеся океаны, снъгомъ увънчанныя горы и плодородныя долины, цълыя сцены такой волшебной красоты, съ которой не сравнится никакая земная красота. И узко върующіе также находятся здъсь, изъ числа болъе подвинувшихся, чемъ обитатели предшествующей области. Ясне сознавая свою собственную ограниченность, они правильнъе смотрять впередъ на свой переходъ въ болѣе высокое состояніе. Седьмое, высшее подраздъленіе чистилища (камалока) населено почти сплошь умственно развитыми мужчинами и женщинами, которые, или были яркими матеріалистами на землъ, или же такъ тъсно связали свое сознаніе съ путями, на которыхъ знанія достигаются однимъ низшимъ разумомъ, что продолжаютъ свои изысканія по прежнимъ линіямъ, хотя и съ расширенной способностью воспріятія. Припомнимъ-какъ примъръ-неудовольствіе, выраженное Чарльзомъ Ламбъ при мысли, что на небесахъ знанія могутъ пріобрѣтаться "какимъ-то неуклюжимъ процессомъ интуиціи" вмъсто изученія его излюбленныхъ книгъ. Многіе ученые живуть цълыми годами, иногда даже столътіями, по словамъ Е. П. Блавацкой, въ буквальномъ смыслъ среди астральной библіотеки, изучая прилежно всъ книги, касающіяся ихъ любимаго предмета, и совершенно довольные своей судьбой. Люди, которые горячо отдавались интеллектуальнымъ изслъдованіямъ по опредъленнымъ научнымъ линіямъ и которымъ пришлось покинуть свое физическое тъло съ неудовлетворенной жаждой знанія, продолжаютъ свои изслъдованія съ неутомимой настойчивостью, скованные своей тягой къ физическимъ способамъ познаванія. Нерѣдко такіе люди сохраняють свой скептицизмъ относительно высшихъ возможностей, находящихся передъ ними, и отступаютъ передъ перспективой того, что можно назвать второй смертью, т. е. передъ безсознательнымъ состояніемъ, въ которое душа впадаетъ до времени, когда она рождается для высшей жизни на небесахъ. Политическіе д'вятели, государственные люди, люди науки временно пребываютъ въ этой области, медленно освобождаясь отъ астральнаго тъла, все еще привязанные къ земной жизни своимъ острымъ и живымъ интересомъ къ земнымъ перипетіямъ, въ которыхъ они играли столь видную роль; они дѣлаютъ усилія, чтобы достигнуть и въ астральномъ міръ торжества тъхъ плановъ, отъ которыхъ ихъ оторвала смерть ранве, чвмъ они достигли своей цвли. Но для всъхъ, рано или поздно, за исключеніемъ тъхъ немногихъ, которые въ теченіе всей своей земной жизни никогда не испытали даже мимолетнаго чувства безкорыстной любви, или проблеска духовнаго стремленія и не признавали чего либо или кого либо выше себя, для всъхъ приходить время, когда связь съ астральнымъ тъломъ окончательно порывается, и душа погружается въ короткую безсознательность относительно всего окружающаго, подобную той, которая наступаетъ послъ сбрасыванія физическаго тъла; а затъмъ, душа пробуждается отъ ощущенія блаженства, яркаго, безграничнаго, неизмъримаго, невообразимаго для земного сознанія, блаженства небеснаго міра, къ которому по своей истинной сути принадлежить человъческая душа. Низменны и корыстны могли быть ея страсти, тривіальны и нечисты многія изъ ея стремленій, но въ ней были вспышки высшей природы, прорывались лучи свъта изъ высшихъ міровъ, и для этихъ проблесковъ божественной природы наступаетъ жатва; и какъ бы ничтожны и немногочисленны они ни были, и для нихъ должно наступить соотвътствующее воздаяніе. Такъ переходить человъкъ къ собиранію на небесахъ того, что имъ посъяно было во время земной жизни, къ вкушенію и претворенію плодовъ этой жатвы \*). Астральный трупъ, какъ иногда его называютъ, или "скорлупа", оставшаяся послъ ушедшаго человъка, состоитъ изъ остатковъ тъхъ семи концентрическихъ оболочекъ, которыя были ранъе описаны, и эти остатки удерживаются въ соединеніи сохранившимся магнетизмомъ души. Каждая изъ семи оболочекъ или "скорлупъ", въ свою очередь, распадается, пока не останутся отъ нея лишь разсъянныя частицы; послъднія притягиваются магнетической тягой къ оставшимся "скорлупамъ", и когда, одна за другой, всъ онъ распадутся вплоть до седьмой или внутренней, тогда самъ человъкъ освобождается, оставляя за собой опустошенные остатки. Послъдніе неопредъленно блуждають въ астральномъ міръ, автоматически и слабо повторяя привычныя вибраціи, и, по мірть того, какъ сохранившійся въ нихъ магнетизмъ постепенно разсъивается, они приходять все въ большую и большую степень разложенія, пока, наконецъ, не распадутся окончательно, возвращая свои матеріалы въ общій резервуаръ астральной матеріи совершенно такъ же, какъ это происходить съ физическимъ тъломъ, отдающимъ свои составныя частицы физическому міру. Такія "скорлупы" несутся туда, куда астральныя теченія направляють ихъ, и онъ могуть быть временно оживлены (если онъ не слишкомъ сильно разложились) магнетизмомъ воплощенныхъ душъ, и какъ бы возвращены на короткое время къ нъкоторому подобію дъятельности.

Онъ всасываютъ такой магнетизмъ, какъ губка всасываетъ воду, и затъмъ принимаютъ обманчивый видъ жизненности, повторяя болъе энергично тъ вибраціи, къ которымъ онъ привыкли при жизни. Послъднія часто вызываются токомъ мыслей, привычныхъ и для отшедшей души и для друзей и родныхъ, оставшихся на землъ, и такая оживленная "скорлупа" можетъ весьма удовлетворительно сыграть роль сообщающагося "духа", хотя ее легко отличить даже помимо астральнаго зрънія—благодаря автоматическому повторенію обычныхъ для умершаго человъка мыслей и полному отсутствію всякой оригинальности и какихъ бы то ни было знаній, которыми покойный не владълъ на землъ.

Совершенно такъ же, какъ души умершихъ могутъ быть задерживаемы въ своемъ движеніи впередъ призывами неразумныхъ друзей, точно такъ же имъ можетъ быть оказана и помощь мудрыми и върно-направленными усиліями.

Вотъ почему всѣ религіи, сохранившія хотя бы малѣйшіе слѣды оккультныхъ знаній своихъ основателей, примѣняютъ "молитвы объ усопшихъ".

Эти молитвы, сопровождаемыя опредъленными церемоніями, полезны болье или менье, глядя по размъру знанія и любви, и по силь воли, которыми онь одушевлены. Онь основаны на томь же міровомь началь вибрацій, которыми создань мірь, которыми онь видоизмыняется и поддерживается. Вибраціи создаются произносимыми звуками, которые складывають астральную матерію въ опредъленныя формы, одушевляемыя той мыслью, которая заключена въ словахъ молитвы.

Ихъ направляють въ чистилище, къ душъ умершаго, гдъ онъ, ударяясь объ его астральное тъло, ускоряють распаденіе послъдняго. Съ упадкомъ оккультныхъ знаній, эти обряды стали менъе и менъе дъйстьительны, пока ихъ значеніе не свелось почти на нътъ. Тъмъ не менъе, когда они выполняются человъкомъ, обладающимъ живой върой и оккультнымъ знаніемъ, они производятъ должное дъйствіе. Болъе того, каждый можетъ помочь своимъ дорогимъ покойникамъ, направляя къ нимъ мысли любви и мира, и желая чтобы они быстръе проходили черезъ чистилище, и скоръе освобождались отъ астральныхъ оковъ. Никто не долженъ бы оставлять "своихъ умершихъ" идти одинокимъ путемъ, безъ поддержки своихъ любящихъ мыслей, этихъ ангеловъхранителей, витающихъ вокругъ усопшихъ и помогающихъ имъ идти впередъ къ божественной радости.

# Глава IV.

## Ментальная сфера.

Ментальная сфера, какъ уже показываетъ самое ея названіе, есть сфера сознанія, работающаго какъ мысль; это—сфера разума, но не тогда, когда онъ проявляется черезъ мозгъ, а когда онъ свободно дъйствуетъ въ своемъ собственномъ мірѣ, не стъсняемый физической матеріей. Этотъ міръ и есть родина истиннаго человъка. Англійское слово "тап" (человъкъ) происходитъ отъ санскритскаго корня "тап", который въ свою очередь является корнемъ санскритскаго глагола, означающаго мыслить, такъ что "тап" означаетъ въ буквальномъ смыслъ мыслитель, названіе,

<sup>\*)</sup> См. гл. V "Деваканъ".

несущее въ себъ самый характерный признакъ человъка-разумность. По англійски слово mind выражаєть въ одно и то же время разумное сознаніе какъ таковое, и дъйствія, вызываемыя въ физическомъ мозгу вибраціями этого сознанія. Но въ дальнъйшемъ изслъдованіи мы должны принять разумъ за опредъленную сущность, за индивидуальность, жизнь которой проявляется вибраціями, которыя и суть мысли, и мысли эти-образы, а не слова; эта индивидуальность и есть Manas или мыслитель\*). Мы могли бы назвать его сферой чистаго разума, чтобы отличить его дъятельность отъ проявленій ума, работающаго черезъ физическій мозгъ. Это и есть Я, Ego, (Self) заключенное въ матерію высшихъ подраздъленій ментальной сферы и работающее въ условіяхъ, предъявляемыхъ ему этой матеріей. Оно проявляетъ свое присутствіе въ физической сферъ вибраціями, которыя вызываетъ въ мозгу и въ нервной системъ; послъднія отвъчають на дрожь его жизни отвътными вибраціями, но, всл'ядствіе грубости своихъ матеріаловъ, они могутъ воспроизвести лишь небольшую часть всъхъ его вибрацій и притомъ — очень несовершенно. Какъ наука утверждаетъ существованіе обширныхъ рядовъ эфирныхъ вибрацій, изъ которыхъ лишь небольшое количество (солнечный свътовой спектръ) можеть быть воспринято глазомъ, способнымъ вибрировать лишь въ ограниченныхъ предълахъ, точно такъ же физическій аппаратъ мысли-мозгъ и нервная система могутъ воспринимать лишь небольшую часть изъ обширнаго ряда вибрацій, которыя приводятся въ движеніе "мыслителемъ" въ его собственной сферъ. Наиболѣе развитой мозгъ отвъчаетъ на этотъ рядъ вибрацій лишь до той точки, которую мы называемъ большой интеллектуальной силой; исключительно воспріимчивый мозгъ отвъчаетъ до точки, которую мы называемъ геніемъ; исключительно невоспріимчивый мозгъ отвъчаетъ лишь до точки, которую мы называемъ идіотизмомъ; но какими бы качествами ни обладалъ мозгъ, на него безъ перерыва несутся милліоны мыслей - волнъ, на которыя онъ не можетъ отвъчать, благодаря плотности матеріаловъ, изъ которыхъ онъ состоитъ, и такъ-называемыя умственныя силы каждаго изъ насъ соотвътствуютъ вполнъ чувствительности нашего передаточнаго аппарата мозга. Но прежде чемъ изучать мыслителя, следуеть ознакомиться съ его міромъ, съ самой ментальной сферой. Ментальная сфера, ближайшая къ астральной, отдъляется отъ нея лишь разностью

матеріи, изъ которой она состоить, совершенно такъ же, какъ астральная сфера отдъляется отъ физической. И въ самомъ дълъ, мы можемъ сказать совершенно то же объ отношеніи ментальнаго къ астральному, что мы уже говорили объ отношеніи астральнаго къ физическому. Жизнь въ ментальной сферѣ болѣе дѣятельна, чѣмъ въ астральной, и формы ея болѣе пластичны. Духъ—матерія этой сферы гораздо сильнѣе оживотворена и болѣе утончена, чѣмъ наивысшая матерія астральной сферы. Первичный атомъ астральной матеріи окруженъ безчисленными аггрегатами наиболѣе грубой ментальной матеріи; такимъ образомъ, при разложеніи астральнаго атома освобождается большое количество ментальной матеріи наиболѣе плотнаго разряда. При этихъ условіяхъ, т. е. вслѣдствіе того, что уменьшается плотность приводимой въ движеніе матеріи, естественно, что проявленіе жизненныхъ силъ въ этой сферѣ безмѣрно увеличивается въ смыслѣ активности.

Ментальная матерія находится въ постоянномъ непрерывномъ движеніи, принимая опредъленную форму подъ вліяніемъ каждаго самаго легкаго дрожанія жизни и легко приспособляясь къ каждому измѣняющему ее движенію. "Матерія мысли", какъ ее назвали, заставляетъ астральную матерію казаться неуклюжей, тяжелой и тусклой, хотя по сравненію съ физической матеріей она казалась столь волшебно-прозрачной и свѣтлой. Но законъ аналогіи неизмѣненъ, и онъ будетъ для насъ руководящею нитью въ этой над-астральной области, которая воистину есть наша родина, хотя мы, заключенные въ чуждой странѣ, и не знаемъ ея и относимся къ ея описанію словно къ неизвѣстной странѣ.

Такъ же, какъ въ двухъ предыдущихъ низшихъ сферахъ, и въ ментальной сферъ имъется семь подраздъленій духа-матеріи. И эти разновидности матеріи вступаютъ въ такія же безчисленныя соединенія всевозможныхъ оттънковъ сложности, образуя твердые и жидкіе составы, газы и эфиры ментальной сферы. Слово "твердое" кажется нелъпымъ, когда мы говоримъ даже о самыхъ уплотненныхъ формахъ матеріи мысли; тъмъ не менъе, не имъя другихъ словъ, кромъ тъхъ, которыя соотвътствуютъ физическимъ условіямъ бытія, мы вынуждены называть ихъ такъ въ виду ихъ сравительной плотности. Достаточно, если мы усвоимъ, что и эта сфера слъдуетъ тому же общему закону и порядку природы, который для нашего земного шара является семиричной основой, и что семь подраздъленій ментальной матеріи представляютъ относительную и постепенно уменьшающуюся плотность, какъ твердые, жидкіе, газообразные и эфирные составы на землъ, при чемъ седь-

<sup>\*)</sup> Производимый отъ *Manas*; техническое выраженіе "маназическій планъ" переводится англичанами какъ "ментальный".

мое или высшее подраздъленіе состоитъ исключительно изъ первичныхъ ментальныхъ атомовъ.

Эти семь подраздъленій дълятся въ свою очередь на два отдъла, которымъ дали непонятное съ перваго взгляда названіе "безъ формы" и имъющаго "форму" \*). Четыре подраздъленія соединяются вмъстъ, какъ "имъющія форму"; другую группу представляютъ три высшія подраздъленія — пятое, шестое и седьмое, имъющія общій признакъ—отсутствіе формы. Группировка эта необходима, такъ какъ различіе это вполнъ реально, котя и трудно поддается описанію, и въ человъческомъ сознаніи оно соотвътствуетъ подраздъленіямъ въ самомъ разумъ, какъ мы это узнаемъ позднъе.

Различіе это, быть можеть, лучше всего выяснится, если мы скажемъ, что въ четырехъ низшихъ подраздъленіяхъ вибраціи сознанія творятъ формы, образы, картины, такъ что каждая мысль появляется въ видѣ живого образа, тогда какъ въ трехъ высшихъ, хотя сознаніе и продолжаетъ давать начало вибраціямъ, оно посылаетъ ихъ скорѣе подобно могучему потоку жизненной энергіи, который не одѣвается въ опредѣленные образы, пока остается въ этихъ высшихъ областяхъ, но немедленно, какъ только переносится въ низшія области, создаетъ разнообразіе формъ, связанныхъ между собою какимъ-либо общимъ условіемъ.

Ближайшей аналогіей для мысли, которую я стараюсь выразить, могутъ служить абстрактныя и конкретныя мысли, напр.: абстрактная мысль о треугольникъ не имъетъ формы, но заключаетъ въ себъ всъ фигуры, ограниченныя тремя прямыми линіями, углы которыхъ составляютъ два прямыхъ угла; такая идея съ заключенными въ ней условіями, но безъ формы, брошенная въ низшій міръ, можетъ дать жизнь обширному разнообразію фигуръпрямоугольныхъ, равнобедренныхъ, разностороннихъ, всевозможныхъ размъровъ и цвътовъ, но всъ отвъчающія условіямъ конкретнаго треугольника, каждая съ своимъ собственнымъ опредъленнымъ очертаніемъ.

Невозможность дать въ словахъ яснаго представленія о томъ, какъ различно дъйствуетъ сознаніе въ области конкретнаго и въ области абстрактнаго, зависить отъ того, что слова — символы образовъ и принадлежать они къ области малаго разума, проявляющагося съ помощью мозга, и всецъло основаны на его работоспособности, тогда какъ области "безъ формы" принадлежатъ

чистому разуму, который никогда не проявляется въ узкихъ предълахъ человъческой ръчи.

Ментальная сфера нашей небольшой системы служить отраженіемъ для Мірового Сознанія въ природѣ и она же соотвътствуетъ Великому Разуму всего Космоса \*). Въ его высшихъ областяхъ существуютъ всѣ первообразы идей, которыя нынѣ находятся на пути конкретной эволюціи; въ низшихъ областяхъ ментальной сферы идеи эти появляются въ послѣдовательныхъ формахъ, которыя затѣмъ и воспроизводятся въ точности въ астральномъ и физическомъ мірахъ.

Матерія этой сферы способна сочетаться различнымъ образомъ подъ воздъйствіемъ вибрацій мысли и можетъ вызвать къ жизни любое сочетаніе, которое мысль способна создать; какъ изъ жельза можно сдълать и лопату для обработки земли, и мечъ для битвы, такъ же и ментальная матерія можетъ обращаться въ мысле-формы или творческія, или разрушающія. Вибрирующая жизнь Мыслителя формуетъ вокругъ него ментальные матеріалы, и сообразно его желаніямъ происходить и работа мысли. Въ этой области мысль и дъйствіе, воля и выполненіе—одно и то же: духъ-матерія является здъсь послушнымъ слугою жизни, приспособляясь къ ея каждому созидающему движенію.

Эти вибраціи, создающія изъ ментальной матеріи мыслеформы, дають также начало, благодаря своей быстротъ и тонкости, необыкновенно красивымъ и изящнымъ, въчно измъняющимся краскамъ, волнамъ переливающихся оттънковъ, подобнымъ радужной игръ на перламутровой поверхности, воздушнымъ и яркимъ въ степени, не передаваемой земными впечатлъніями, которыя проносятся черезъ всъ формы такимъ образомъ, что каждая изъ нихъ представляетъ изъ себя гармонію струящихся, живыхъ, свътящихся, нъжныхъ цвътовъ, многіе изъ которыхъ даже неизвъстны на землъ. Никакими словами нельзя передать изящную красоту и сіяніе, проявляющіяся въ сочетаніяхъ этой тонкой матеріи, проникнутой жизнью и движеніемъ. Каждый ясновидъцъ, когда-либо созерцавшій ее-индусъ, буддисть, христіанинъ-всѣ говорять въ восторженныхъ выраженіяхъ о ея сіяющей красотъ и сознаютъ полное безсиліе земныхъ словъ, чтобы описать ее. Слова способны дать лишь грубое и искаженное понятіе, какъ бы красиво они ни слагались для ея прославленія.

<sup>\*)</sup> Arûpa-безъ формы, Rûpa-форма.

<sup>\*)</sup> Маһаt, Третій Логосъ или Божественный Творческій Разумъ, Брама индусовъ, Манджусри съверныхъ буддистовъ, Святой Духъ хоистіанъ.

Среди живыхъ существъ, дъйствующихъ въ ментальной сферъ, мысле-формы играють, несомнънно, большую роль. Онъ схожи съ тъми мысле-формами, которыя мы уже узнали въ астральной сферъ, съ той разницей, что онъ окращены гораздо свътлъе и ярче, что онъ сильнъе, существование ихъ продолжительнъе и въ нихъ болъе жизненной энергіи. Чъмъ опредъленнъе становятся высшія умственныя качества человъка, тъмъ ръзче вырисовываются внъшнія очертанія его мысле-формъ, и въ нихъ замъчается наклонность къ удивительному совершенству геометрическихъ построеній, соединенному съ поразительной чистотой св'ятящихся красокъ. Излишне и прибавлять, что на настоящей ступени человъчества преобладають облачныя, неопредъленно-построенныя мысле-формы, созданія дурно-воспитанныхъ умовъ большинства. Здъсь также встръчаются и ръдкой красоты художественныя мысли, и неудивительно, что художники, уловившіе въ мечтахъ проблескъ совершенства своего идеала, мучатся отъ невозможности воспроизвести его сіяющую красоту земными тусклыми красками.

Эти мысле-формы строятся изъ "элементальной эссенціи" ментальной сферы, которой вибраціи мысли придають соотвѣтствующую форму, въ которую мысль и воплощается, пребывая въней какъ одушевляющая ее жизнь.

Такимъ образомъ, мы и здъсь имъемъ "искусственные элементалы", созданные такимъ же образомъ, какъ и въ астральной сферъ. Все, что сказано во второй главъ объ ихъ происхожденіи и значеніи, можетъ быть повторено и относительно мысле-формъ ментальной сферы, но здёсь отвётственность ихъ созидателей увеличивается, благодаря большей силъ и продолжительности явленій въ этомъ высшемъ міръ. Элементальная эссенція ментальной сферы создана Монадой въ періодъ ея сошествія, непосредственно передъ ея вступленіемъ въ астральный міръ, и она образуетъ второе элементальное царство, населяющее четыре низшія подраздъленія ментальной сферы. Три высшія подраздъленія (безъ формы) населены первымъ элементальнымъ царствомъ; тамъ элементальная эссенція приводится мыслью не въ определенныя формы, а въ состояніе сверканія, въ цвітовые потоки, въ молніи живого огня, словно пріурочиваясь къ сложнымъ дѣйствіямъ, но не принимая еще на себя опредъленнаго ограниченія формъ.

Въ ментальной сферъ, въ обоихъ ея обширныхъ отдълахъ, существуетъ множество разумныхъ Существъ, низшія тъла кото-

рыхъ составлены изъ свътящейся матеріи и изъ элементальной эссенціи ментальной сферы, Світозарныя, которыя направляють процессы природы, слъдя за сонмами низшихъ духовъ, о которыхъ уже была ръчь, въ то же время состоя въ подчинении у великихъ представителей семи элементовъ\*). Это Существа съ обширными знаніями, съ великими силами, обладающія великолъпнымъ внъшнимъ видомъ: сіяющія, искрящіяся, безчисленныхъ оттънковъ, подобно радугамъ съ мъняющимися небесными цвътами, величаваго царственнаго вида, воплощенія спокойной энергіи и неотразимой силы. Вспоминается описаніе великаго христіанскаго пророка, когда онъ говорилъ о могучемъ Ангелъ: "Радуга была надъ его головой, лицо его было какъ солнце и ноги его какъ огненные столбы" (Откровеніе X, I). Голоса ихъ подобны шуму многихъ потоковъ, подобны эху отъ музыки сферъ. Они руководятъ природнымъ порядкомъ и правятъ обширными сонмами элементалей астральнаго міра, такъ что ихъ отряды выполняють непрестанно различные процессы природы съ неизмънной правильностью и точностью.

Въ низшихъ ментальныхъ областяхъ встръчаются многіе чела (ученики), работающіе въ своихъ ментальныхъ тълахъ \*\*), освобожденные на время отъ своихъ физическихъ покрововъ. Когда тъло объято глубокимъ сномъ, истинный человъкъ, "Мыслитель", можетъ покинуть его и, свободный отъ его тяжести, можетъ безъ помъхи дъйствовать въ высшихъ мірахъ. Отсюда онъ можетъ утъшать своихъ ближнихъ и помогать имъ, дъйствуя непосредственно на ихъ сознаніе, посылая имъ мысли помощи, ставя передъ ними благородныя идеи, и все это быстръе и дъйствительнъе, чъмъ во плоти. Онъ оттуда яснъе видитъ ихъ нужды и поэтому въ состояніи болъе совершенно помогать имъ; и его высшая радость въ томъ, чтобы служить своимъ борющимся братьямъ, не подозръвающимъ о томъ, чья сильная рука приподнимаетъ ихъ бремя и чей нъжный голосъ произносить для нихъ утъшенія въ часы печали. Невидимый, неузнанный, онъ работаетъ, служа своимъ врагамъ такъ же охотно, какъ и друзьямъ, распредъляя на отдъльныхъ людей потоки животворящихъ силъ, изливающихся отъ Великихъ Помощниковъ изъ еще болъе высокихъ сферъ. Здъсь

создаются для самостоятельной двятельности въ ментальной сферъ.

<sup>\*)</sup> Это—Arûpa и Rûpa Dovas индусовъ и буддистовъ, Владыки небеснаго и земнаго—послъдователей Зороастра, Архангелы и Ангелы христіанъ и магометанъ. 
\*\*) Тъла эти называются обыкновенно Mâyâvi Rûpa, или тъла иллюзіи, когда

иногда можно видъть и свътлый образъ Учителей, хотя обычное ихъ пребываніе на высшихъ уровняхъ ментальной сферы; также и иныя высшія Существа появляются отъ времени до времени ради дъла милосердія и помощи, требующей ихъ проявленія на этихъ ступеняхъ бытія.

Сношенія между разумными существами, дъйствующими сознательно въ этой сферѣ, будь это человъческія или нечеловъческія существа, будь они въ тълъ или внъ тъла, происходятъ мгновенно, съ "быстротою мысли". Пространственныя преграды не имъютъ здъсь разъединяющаго значенія, и каждая душа можеть прійти въ соприкосновеніе съ другой душой, лишь направляя свое вниманіе къ ней. Такія сообщенія отличаются не только быстротой, но и совершенной полнотой, если души стоятъ на одинаковомъ уровнъ эволюціи. Слова не сковываютъ и не мъщаютъ единенію, но вся мысль молніеносно переносится отъ одной души къ другой, върнъе сказать-каждая душа видитъ, какъ создается мысль въ другой душъ. Истинными преградами между душами являются различія въ эволюціи; менѣе развитая душа можетъ знать о болъе развитой лишь въ тъхъ предълахъ, въ какихъ способна отвъчать на вибраціи послъдней; при чемъ ограниченіе можетъ быть ощущаемо лишь высшей душой, такъ какъ низшая имъетъ отвътъ на все, что можетъ вмъстить. Чъмъ болъе душа развита, чемъ более она знаетъ обо всемъ окружающемъ ее, темъ ближе она подходитъ къ сущности вещей. Но надо помнить, что и ментальная сфера имъетъ свои завъсы иллюзій, котя ихъ и гораздо меньше и онъ несравненно тоньше, чъмъ иллюзіи астральнаго и физическаго міровъ. Каждая душа имъетъ свою собственную ментальную атмосферу, а такъ какъ всв впечатлвнія должны пройти черезъ эту атмосферу, онъ всъ искажаются и окрашиваются сообразно ея свойствамъ. Чъмъ свътлъе и чище атмосфера, чъмъ менъе она окрашена личными свойствами, тъмъ менъе остается иллюзій, могущихъ вліять на нее.

Три высшія подраздѣленія ментальной сферы суть мѣстопребываніе самого Мыслителя, и онъ пребываетъ въ одномъ или въ другомъ, сообразно степени своей эволюціи. Огромное большинство пребываетъ на низшемъ уровнѣ. Сравнительно небольшое число высоко интеллектуальныхъ душъ пребываетъ на второмъ уровнѣ, такъ какъ Мыслитель возносится туда—выраженіе, болѣе подходящее для физической, чѣмъ для ментальной сферы—только въ томъ случаѣ, когда болѣе тонкая матерія этой области преобладаеть въ немъ и вслъдствіе этого вызываеть необходимость перемъщенія въ болъе высокую область.

Въ сущности дъло тутъ не въ "вознесеніи" и не въ перемънъ мъста, но въ томъ, что Мыслитель способенъ воспринимать вибраціи болъе тонкой матеріи и отвъчать на нихъ, обладая въ то же время способностью посылать отъ себя силы, которыя приводятъ разръженныя частицы этой тонкой матеріи въ колебательныя движенія.

Изучающій эти вопросы долженъ твердо помнить тотъ фактъ, что поднятіе по ступенямъ эволюціи означаетъ не перемъщенія съ мъста на мъсто, а все болъе утончающуюся способность воспринимать впечатлънія. Всю сферы окружсають нась: астральная, ментальная, сферы Будди и Нирваны и міры еще болѣе высокіе, жизнь высочайшаго Бога. Намъ не къ чему передвигаться, чтобы находить ихъ, ибо онъ здъсь, около насъ, но наша грубая невоспріимчивость отдаляеть и скрываеть ихъ отъ насъ болве двйствительно, чемъ это могли бы сделать милліоны миль въ пространствъ. Мы сознаемъ лишь то, что на насъ дъйствуетъ, что вызываетъ насъ на отвътныя вибраціи, и, по мъръ того, какъ мы становимся все болъе и болъе воспріимчивыми и вбираемъ въ себя все болъе и болъе тонкую матерію, мы приходимъ въ прикосновеніе съ мірами все болъе утонченными. Слъдовательно, поднятіе съ одного уровня на другой означаеть, что мы ткемъ себъ облаченія изъ болье тонкаго матеріала и посредствомъ него соприкасаемся съ болъе утонченными мірами; и еще это означаетъ, что въ высшемъ Я, заключенномъ въ эти облаченія, высшія силы пробуждаются изъ неподвижнаго состоянія къ дѣятельности и начинаютъ высылать свои тонкія вибраціи жизни.

На этой ступени, достигнутой Мыслителемъ, онъ вполнъ сознаетъ все окружающее его и владъетъ воспоминаніемъ о своемъ прошломъ. Онъ знаетъ тъла, въ которыя онъ облеченъ, черезъ которыя онъ соприкасается съ низшими мірами, и онъ способенъ вліять на нихъ и руководить ими въ значительной степени. Онъ видитъ препятствія и затрудненія—плоды прошлой небрежной жизни, которые грозятъ имъ, и онъ стремится влить въ нихъ энергіи, которыя сдълаютъ ихъ лучше вооруженными для предстоящихъ задачъ. Руководство, идущее отъ него, чувствуется иногда въ низшемъ сознаніи, какъ повелительно принуждающая сила, которая пролагаетъ свой путь и побуждаетъ къ такимъ поступкамъ, которые могутъ быть неясны для болъе смутнаго зрънія

ментальныхъ и астральныхъ оболочекъ. Люди, совершавшіе великія д'янія, иногда оставляли свид'ятельства о томъ, что какая-то внутренняя поднимающая и понуждающая сила заставляла ихъ, какъ бы помимо ихъ воли, поступать такъ, а не иначе. И тогдато они и совершали истинно челов'яческія д'яла; Мыслитель, который и есть внутренній челов'якъ, производитъ свою работу сознательно посредствомъ т'ялъ, которыя и выполняютъ свои д'ятельности, какъ простые проводники индивидуальнаго.

На третьемъ, высшемъ уровнъ верхней области ментальной сферы пребывають Едо (безсмертныя Я) Учителей и Посвященныхъ и ихъ учениковъ; здъсь въ оболочкахъ Мыслителя преобладаетъ тонкая матерія этого высшаго міра. Именно изъ этого міра высочайшихъ ментальныхъ силъ, Учителя распространяютъ свою благотворную дъятельность на пользу человъчества, проливая потоки благородныхъ идей, вдохновенныхъ мыслей, молитвенныхъ стремленій, потоки духовной и интеллектуальной помощи людямъ. Каждая образующаяся тамъ сила излучается въ безчисленныхъ направленіяхъ, и наиболъе благородныя и наиболъе чистыя души легче всего воспринимаютъ эти благія, помощь несущія вліянія. Такъ, новое открытіе внезапно озаряєть мысль терпъливаго изслъдователя скрытыхъ силъ природы; новая мелодія восхищаєтъ слухъ великаго музыканта; отвътъ на давно искомую задачу освъщаетъ возвышенный разумъ философа; новая энергія надежды и любви проникаетъ въ сердце безкорыстнаго дъятеля на пользу обездоленныхъ людей. А между тъмъ люди думаютъ, что они оставлены безъ всякой помощи, хотя тъ самыя выраженія, которыя они часто употребляють, въ родъ: "внезапная мысль посътила меня", "открытіе молніей пронеслось во мнъ" и т. д., безсознательно подтверждаютъ ту истину, которая хорошо извъстна ихъ высшему Я, хотя она и скрыта для ихъ слъпого физическаго взора.

Возвратимся теперь къ изученію Мыслителя и его оболочекъ, какими онъ являются у людей на землъ. Тъло сознанія, обусловливающее сознаніе въ четырехъ низшихъ подраздъленіяхъ ментальной сферы, Ментальное тыло, какъ мы называемъ его, составлено изъ соединеній вещества названныхъ четырехъ подраздъленій. "Мыслитель", индивидуальность, Душа Человъка, образовавшаяся, какъ описано въ этой главъ, воплощаясь, излучаетъ вначалъ нъкоторую часть энергіи въ вибраціяхъ, которыя привлекаютъ къ нему и облекаютъ его въ матерію четырехъ низшихъ подраздъленій его собственной сферы (ментальной). Сообразно свойствамъ вибрацій, привлекается тотъ или другой родъ матеріи:

такъ, болъе тонкая матерія отвъчаетъ на болъе быстрыя вибраціи и получаетъ форму подъ ихъ вліяніемъ; болѣе грубая матерія отвъчаетъ на болъе медленныя, совершенно такъ же, какъ струна прозвучить тою же нотою, т. е. даннымъ числомъ колебаній, въ отвътъ на ноту, изданную струной одинаковой съ ней длины и напряженія, но она же останется нъмой среди цълаго хора нотъ, произведенныхъ несоотвътствующими струнами. То же самое и относительно различныхъ родовъ матеріи, которые всъ отвъчаютъ лишь на соотвътствующія каждому роду вибраціи. Въ полномъ соотвътствіи съ вибраціями, посылаемыми Мыслителемъ, будетъ и природа ментальнаго тъла, которымъ онъ окружаетъ себя, и это ментальное тъло и есть то, что мы называемъ низшимъ разумомъ или низшимъ Manas, ибо оно являеть собою самого Мыслителя, облеченнаго въ матерію низшихъ подраздъленій ментальной сферы и обусловленнаго ею въ своихъ проявленіяхъ. Ни одна изъ его энергій, слишкомъ утонченная, чтобы привести въ движеніе этотъ родъ матеріи, и слишкомъ быстрая, чтобы вызвать въ ней отвътныя колебанія, не можетъ проявиться чрезъ нее; слъдовательно, Мыслитель по необходимости ограниченъ матеріей, обусловленъ ею, сокращенъ ею въ проявленіяхъ своего я. Это-первая изъ темницъ, въ которыя онъ заключаетъ себя во время своей воплощенной жизни, и, пока его энергіи дъйствуютъ внутри ея, онъ по большей части исключенъ отъ своего собственнаго высшаго міра, такъ какъ все его вниманіе устремлено на исходящія изъ него силы и его собственная жизнь вовлечена, благодаря этому, въ низшее тъло мысли, которое называется то оболочкой (vesture), то ножнами (sheath), то проводникомъ (vehicle)—дъло не въ выражении: каждое хорошо, которое указываеть на то, что Мыслитель не есть ментальное тъло, что онъ образуетъ его и пользуется имъ для проявленія себя настолько, насколько это возможно въ низшей ментальной области. Не слъдуетъ также забывать, что его энергіи, продолжающія биться наружу, собирають вокругь него также и болве плотную матерію астральной сферы, образуя его астральное тъло, и въ теченіи его воплощенной жизни его энергія, выражающаяся посредствомъ низшихъ видовъ ментальной матеріи, превращается такъ легко въ болъе медленныя вибраціи, которымъ соотвътствуетъ астральная матерія, что оба тъла-ментальное и астральное, безпрестанно вибрируя вмъстъ, подъ конецъ становятся тъсно переплетенными между собою; чъмъ грубъе свойство этой матеріи, внесенной въ построеніе ментальнаго тъла, тъмъ тъснъе становится эта связь, такъ что оба тѣла причисляются иногда къ одному разряду и даже принимаются за одно \*).

Когда мы приступимъ къ изученію перевоплощенія, мы увидимъ, какое большое жизненное значеніе имѣетъ этотъ фактъ. Типъ ментальнаго тѣла, которое человѣкъ образуетъ на своемъ пути къ новому воплощенію, будетъ вполнѣ соотвѣтствовать достигнутой человѣкомъ ступени эволюціи, и мы начнемъ, какъ мы это дѣлали относительно астральнаго тѣла, изучать ментальныя тѣла, соотвѣтствующія тремъ типамъ человѣка: а) неразвитому человѣку, b) среднему человѣку, c) духовно-пробужденному человѣку.

а) Въ неразвитомъ человъкъ ментальное тъло лишь мало замѣтно; оно состоитъ изъ небольшого количества неорганизованной ментальной матеріи, преимущественно изъ ея низшихъ видовъ — вотъ все, что оно представляетъ изъ себя на этой ступени. Оно приводится въ движеніе почти исключительно вліяніями, идущими отъ низшихъ тълъ, слабо вибрируетъ подъ воздъйствіемъ астральныхъ волненій, возникающихъ отъ соприкосновенія съ матеріальными объектами посредствомъ органовъ чувствъ. Невозбуждаемое астральными вибраціями, ментальное тѣло остается почти въ полномъ покоъ, но даже и въ отвътъ на ихъ бурные толчки его вибраціи остаются медленными и лѣнивыми. Внутри у него нътъ никакой опредъленной дъятельности и эти сильные удары извнъ необходимы, чтобы пробудить въ немъ какой бы то ни было внятный отвътъ. Чъмъ сильнъе удары, тъмъ лучше для роста человъка, потому что каждая отвътная вибрація и помогаетъ зачаточному развитію ментальнаго тъла. Шумныя удовольствія, гнъвъ, бъщенство, боль, ужасъ, —всъ эти страсти, производя вихри въ астральномъ тълъ, пробуждають слабыя вибраціи и въ ментальномъ тълъ, и именно эти вибраціи пробуждають къ діятельности ментальное сознаніе, заставляя его прибавить нъчто и отъ себя къ впечатлъніямъ, идущимъ на него извиъ. Мы видъли, что ментальное тъло такъ тъсно

связано съ астральнымъ, что они дъйствуютъ какъ единое тъло, но зарождающіяся ментальныя способности придають астральнымъ страстямъ извъстную силу и качество, которыхъ въ нихъ не бываетъ, пока они дъйствуютъ какъ чисто животныя свойства. Впечатлънія, которыя воспринимаются ментальнымъ тъломъ, болъе постоянны, чъмъ тъ, которыя отражаются въ тълъ астральномъ, и кромъ того, они сознательно воспроизводятся имъ. Здъсь начинаются память и органъ воображенія и послідній постепенно отливается въ опредъленную форму, по мъръ того, какъ образы внъшняго міра дъйствують на матерію ментальнаго тъла и формують ея частицы по своему образу и подобію. Эти образы, зарождающіеся отъ соприкосновенія съ органами чувствъ, собираютъ вокругъ себя наиболъе грубую ментальную матерію; зарождающіяся силы сознанія воспроизводять эти образы, и такимъ образомъ собирается запасъ картинъ, которыя начинаютъ вызывать дъйствія, иниціатива для которыхъ дается изнутри, благодаря желанію снова испытать проходящія черезъ физическіе органы вибраціи, которыя доставляли удовольствіе, и избѣжать такія, которыя вызывали боль.

Достигнувъ этого свойства, ментальное тъло начинаетъ дъйствовать на астральное и пробуждать въ немъ желанія, которыя въ животномъ дремлютъ до тъхъ поръ, пока не пробуждаются физическимъ возбудителемъ. Поэтому въ неразвитомъ человъкъ проявляется такая ненасытная жажда чувственныхъ наслажденій, которой не бываетъ въ животномъ міръ, такія вождельнія, жестокость и расчеть, которые совершенно чужды неразумнымъ животнымъ. Пробуждающіяся силы разума, порабощенныя въ пользу чувствъ, дълаютъ изъ человъка гораздо болъе опаснаго и дикаго звъря, чъмъ всъ животныя, и болъе могучія и болъе утонченныя силы, присущія ментальной духъ-матеріи, придаютъ природ в страстей энергію и остроту, которыя не встръчаются въ животномъ міръ. Но эти же самыя излишества приводять и къ необходимому ихъ исправленію посредствомъ страданія, которое они вызываютъ, и эти же вытекающіе отсюда опыты д'яйствують на сознаніе и вызывають новые образы, которые въ свою очередь разрабатываются воображеніемъ.

Это заставляетъ сознаніе противодъйствовать ряду вибрацій, достигающихъ до него изъ внѣшняго міра черезъ астральное тѣло, и упражнять волю въ удерживаніи страстей, вмѣсто того, чтобы давать имъ просторъ. При такомъ сопротивленіи образуются внутри вибраціи, которыя и привлекаютъ къ ментальному тѣлу болѣе

<sup>\*)</sup> Такъ теософъ говорить о Кама-Манасъ, подразумъвая, что мысль работаеть одновременно съ страстнымъ началомъ человъка, съ его "тъломъ желанья" подвергаясь воздъйствію со стороны животной природы. Послъдователь Веданты причисляеть оба тъла или оба начала къ одному разряду и говорить объ Едо, о высшемъ Я, проявляющемся черезъ manomayakosha, оболочку, соединяющую и низшее разумное начало и начало страстей и эмоцій. Европейскій психологъ устанавливаетъ "чувствованія" какъ часть раздъленной на три части "души" и подъчувствованіемъ понимаетъ какъ эмоціи, такъ и ощущенія.

тонкія соединенія ментальной матеріи, и въ то же время изгоняютъ болъе грубыя соединенія, которыя легко вибрирують въ отвъть на страстныя возбужденія, возникающія въ астральномъ тълъ. Благодаря борьбъ между вибраціями, создаваемыми образами страсти, и вибраціями, создаваемыми образнымъ воспроизведеніемъ пережитыхъ опытовъ, растетъ ментальное тъло, начинаетъ развиваться опредъленная его организація и проявляться все большая и большая иниціатива по отношенію къ внъшнимъ дъятельностямъ. Тогда какъ назначеніе земной жизни-накоплять опыты, смыслъ промежуточной жизни между смертью и новымъ рожденіемъ состоитъ въ томъ, чтобы претворять эти опыты въ индивидуальныя свойства, какъ мы это увидимъ въ слъдующей главъ; такимъ образомъ, при каждомъ новомъ возвращении на землю Мыслитель приноситъ съ собой все болъе возрастающій запасъ способностей, которыя и воплощаются въ его новомъ ментальномъ тълъ. Такимъ образомъ, неразвитой человъкъ, разумъ котораго находится въ рабствъ у страстей, становится среднимъ человъкомъ, и умъ его дълается полемъ битвы, на которомъ страсти и силы сознанія воюють съ перемежающимся успъхомъ; постоянно то колеблясь, то поддаваясь имъ, человъкъ постепенно пріобрътаетъ власть надъ низшей своей природой.

б) Въ человъкъ средняго уровня ментальное тъло увеличивается въ объемъ, являетъ уже нъкоторую степень организаціи и содержитъ значительное количество матеріи, принадлежащей ко второму, третьему и четвертому подраздъленіямъ ментальной сферы. Общій законъ, регулирующій все построеніе и видоизмѣненія ментальнаго тъла, основанъ на томъ же принципъ, который дъйствуеть въ низшихъ областяхъ астральнаго и физическаго міровъ: упражненіе усиливаетъ и совершенствуетъ, бездъйствіе атрофируетъ и подъ конецъ разрушаетъ. Каждая вибрація, возникающая въ ментальномъ тълъ, производитъ перемъну въ его составъ, выбрасывая изъ затронутой вибраціей части ту матерію, которая не можетъ вибрировать въ отвътъ, и замъняя ее соотвътствующими матеріалами, которые имъются въ безграничномъ количествъ въ окружающемъ пространствъ. Чъмъ чаще повторяются однъ и тъ же вибраціи, тъмъ болъе развивается затронутая ими часть ментальнаго тъла; отсюда, замътимъ мимоходомъ, происходитъ вредъ, причиняемый ментальному тълу чрезмърной спеціализаціей умственныхъ силъ. Отъ такого неравномърнаго расходованія этихъ силъ происходитъ однобокое развитіе ментальнаго тъла: оно становится соотвътственно переразвито въ области, гдъ эти силы

постоянно дъйствуютъ, и настолько же недоразвито въ другихъ частяхъ, не менъе важныхъ. Необходимо добиваться гармоническаго и цълостнаго общаго развитія а для этого необходимъ спокойный самоанализъ и ясно поставленныя цъли саморазвитія. Знаніе этого закона выясняетъ нъкоторыя переживанія, хорошо знакомыя многимъ, и даетъ обоснованную надежду на успъшное движеніе впередъ.

Когда мы изучаемъ новую область или задумываемъ измънить наше поведение къ лучшему, вначалъ мы сталкиваемся съ препятствіями, которыя иногда кажутся непреодолимыми и неръдко заставляють человъка отступать отъ поставленной цъли. Происходитъ это отъ того, что въ началъ непривычнаго душевнаго напряженія вся ставшая уже привычной работа ментальнаго тъла, весь его автоматизмъ начинаетъ какъ бы противодъйствовать: матеріалы, обычно вибрирующіе извъстнымъ образомъ, не могутъ еще приспособиться къ новымъ импульсамъ. И первыя попытки состоятъ обыкновенно въ созданіи новыхъ вибрацій, которыя всв отражаются автоматизмомъ ментальнаго твла, что является необходимой предварительной подготовкой для появленія отвътныхъ вибрацій, ибо при этомъ изъ ментальнаго тъла выбрасываются старые матеріалы и вводятся новые, соотвътствующіе новой работъ сознанія. Въ продолженіе этого подготовительнаго процесса человъкъ не замъчаетъ никакихъ успъховъ и сознаетъ лишь безплодность своихъ усилій и упорное сопротивленіе внутри себя. Если онъ будетъ продолжать свои усилія, онъ вскоръ замътитъ большую успъшность, такъ какъ введенные въ ментальное тъло новыя составныя частицы начнутъ уже дъйствовать, и наконецъ, когда всъ старые матеріалы замънятся новыми, онъ почувствуеть, что успъваеть безъ труда и цъль его достигнута. Трудность продолжается только на первой ступени, но если онъ въритъ въ законъ, столь же непоколебимый въ своемъ дъйствіи, какъ и всъ остальные законы природы, и если онъ настойчиво продолжаетъ свои усилія, онъ долженъ добиться успъха; и сознаніе этого факта можетъ сохранить въ немъ бодрость и въру въ себя. Такимъ образомъ, человъкъ средняго уровня можеть работать надъ собой, убъждаясь съ радостью, что онъ успъшно сопротивляется натискамъ низшей природы и что послъдняя теряетъ свою власть надъ нимъ по мфрф того, какъ онъ изгоняетъ изъ своего ментальнаго тъла всъ частицы, способныя отвъчать на ея вибраціи. Такимъ путемъ составъ ментальнаго тъла все болъе усовершенствуется, въ него вводятся наиболъе тонкія составныя части четырехъ низшихъ подраздъленій ментальной сферы, пока она не пріобрътеть той сіяющей и прекрасной формы, которой отличается тъло.

в) духовно развитаго человъка, у котораго, всъ болъе грубыя соединенія уже удалены, такъ что чувственные объекты не находять болье ни въ немъ, ни въ астральномъ тълъ, тъсно связанномъ съ нимъ, соотвътствующихъ матеріаловъ, способныхъ сочувственно вибрировать въ отвътъ на ихъ вибраціи. Тъло это состоитъ изъ тончайшихъ соединеній, входящихъ въ составъ четырехъ подраздъленій низшаго ментальнаго міра съ большимъ преобладаніемъ матеріаловъ третьяго и четвертаго подраздъленій, болье совершенныхъ по своему составу, чъмъ второе и первое подраздъленія; благодаря этому, оно дълается отзывчивымъ на высшія интеллектуальныя проявленія, на тонкія вибраціи, идущія отъ воплощенной въ искусствъ Красоты, на вст чистыя колебанія высшихъ эмоцій. Такое ментальное ттло даетъ возможность Мыслителю, облеченному въ него, проявляться гораздо полнъе во всъхъ трехъ мірахъ; благодаря тому, что оно организовано изъ матеріаловъ, присущихъ какъ ментальному, такъ и астральному и физическому мірамъ, поле доступныхъ ему вибрацій сильно расширяется, и достигающія до него воздівйствія изъ боліве высокой міровой области формують его въ болъе благородную и тонкую организацію. Такое тіло становится постепенно совершеннымъ орудіемъ дъятельности въ низшей ментальной сферъ и отвъчаетъ легко на каждый импульсъ, исходящій отъ Мыслителя. Ясное пониманіе природы ментальнаго тъла измънило бы во многомъ современное воспитаніе, и сділало бы его лучшимъ помощникомъ для Мыслителя. Общія свойства "тіла мысли" зависять отъ прошлыхъ жизней Мыслителя на землѣ, какъ это выяснится при изученіи перевоплощенія и кармы. Ментальное тъло организуется въ ментальной сферъ, и матеріалы, изъ которыхъ оно строится, зависять отъ тъхъ качествъ, которыя Мыслитель скопилъ, какъ результатъ своихъ прошедшихъ опытовъ, внутри себя. Все, что можетъ сдълать воспитаніе, - это доставлять такіе стимулы, которые могли бы содъйствовать росту уже имъющихся полезныхъ свойствъ, а съ другой стороны-искорененію тъхъ свойствъ, которыя нежелательны. Развитіе врожденныхъ свойствъ, а не загроможденіе ума массой фактовъ-вотъ цъль истиннаго воспитанія; отношеніе къ памяти, какъ къ отдельной способности, неправильно потому, что память зависить отъ вниманія, т. е. отъ постояннаго сосредоточенія мысли на изучаемомъ предметъ и отъ естественнаго сродства между предметомъ и умомъ. Если предметъ нравится, другими словами, если умъ имъетъ склонность къ нему, въ памяти не будетъ недостатка, предполагая что и необходимое вниманіе будетъ приложено. Поэтому воспитаніе должно вырабатывать привычку сосредоточенія, постояннаго вниманія и направляться согласно врожденнымъ способностямъ воспитанника.

Перейдемъ теперь къ подраздъленіямъ ментальной сферы, которыя мы назвали "безъ формы", къ той области, которая есть истинная родина человъка во все время его перевоплощеній, въ которой онъ родится какъ дътская душа, какъ младенецъ Едо, какъ зачатокъ индивидуальности, когда начинается его чисто человъческая эволюція. Внъшнія очертанія Едо или Мыслителя имъютъ овальную форму; вотъ почему Е. П. Блаватская говоритъ о высшемъ ментальномъ тълъ, которое сохраняется на протяжении всъхъ воплощеній, какъ объ "аурическомъ яйцъ". Составленное изъ матеріи трехъ высшихъ подраздѣленій ментальной сферы, оно чрезвычайно прозрачно и нъжно и представляетъ собою оболочку, отличающуюся необычайной тонкостью даже и при своемъ возникновенін; по м'єр'є же своего развитія, оно принимаєть сіяющій видъ неземной красоты, что вызвало названіе "Свѣтозарнаго" \*). Что такое Мыслитель? Это-Божественное Я, какъ уже сказано, ограниченное и индивидуализированное этой оболочкой, матеріалы для которой извлечены изъ высшихъ подраздъленій ментальной сферы \*\*). Эта матерія, обволакивающая лучъ Божественннаго Я, живой лучъ Единаго Света и Единой Жизни вселенной, отделяетъ этотъ лучъ отъ его Источника, заключаетъ его внутри тончайшей оболочки изъ своей субстанціи и такимъ образомъ дізлаеть его "индивидуальностью".

Самая жизнь есть жизнь Логоса, но всѣ силы этой жизни остаются скрытыми, непроявленными; все здѣсь въ возможности, въ зачаткѣ, такъ же какъ дерево скрыто внутри микроскопической зародышевой точки въ зернѣ. Это зерно опускается въ почву человѣческой жизни, чтобы его скрытыя силы пришли въ состояніе дѣятельности подъ вліяніемъ свѣта радости и дождя слезъ, и чтобы питалось оно тѣми соками, которые нами зовутся испытаніями, до тѣхъ поръ, пока зародышъ не разрастется въ могучее дерево, образъ и подобіе зачавшаго его Господа. Человѣческая эволюція есть эволюція Мыслителя; онъ облекается въ тѣла въ

<sup>\*)</sup> См. главы VII и VIII о Перевоплощеніи.

<sup>\*)</sup> Это и есть Augoeides Нео-Платониковъ и "духовное тъло" Ап. Павла.

<sup>\*\*)</sup> Высшее Я, дъйствующее Vignyanomayakosha.

низшей ментальной, въ астральной и въ физической сферахъ; изнашиваетъ ихъ въ продолженіе земной, астральной и низшей ментальной жизни, сбрасываетъ ихъ послѣдовательно на каждой ступени жизненнаго цикла, когда переходитъ изъ одного міра въ другой, но все время сохраняетъ внутри себя плоды, которые онъ собралъ при помощи этихъ тѣлъ въ каждомъ изъ трехъ міровъ. Вначалѣ такой же безсознательный, какъ младенецъ въ своемъ земномъ тѣлъ, онъ дремалъ изъ жизни въ жизнь, пока испытанія, воздѣйствовавшія на него извнѣ, не разбудили къ дѣятельности нѣкоторыя изъ его скрытыхъ силъ; постепенно онъ принималъ все болѣе и болѣе участія въ устроеніи своей жизни, пока, достигнувъ зрѣлаго возраста, не взялъ свою жизнь въ собственныя руки и не принялъ на себя все увеличивающуюся отвѣтственность за

будущую свою судьбу. Ростъ пребывающаго тъла (corps causal), который вмъстъ съ божественнымъ сознаніемъ образуетъ Мыслителя, чрезвычайно медлененъ. Его техническое названіе-, тъло причинности", потому что онъ собираетъ внутри себя результаты всъхъ пережитыхъ опытовъ, а эти послъдніе дъйствуютъ какъ причины, созидающія будущія жизни. Только одно это тъло и сохраняется среди остальныхъ тълъ человъка, которыя дъйствуютъ какъ проводники въ теченіе различныхъ воплощеній; ментальное, астральное и физическое тъла строятся снова для каждой новой жизни; по мъръ того, какъ каждое изъ нихъ умираетъ, оно передаетъ всю жатву жизни слъдующему за нимъ тълу, и такимъ образомъ всъ результаты жизни скопляются подъ конецъ въ одномъ пребывающемъ "тълъ причинности". Когда Мыслитель возвращается въ новое воплощеніе, онъ высылаеть свои силы, создавшіяся изъ всего пережитаго опыта, послъдовательно въ ментальный, астральный и физическій міры и облекается въ одно тъло за другимъ, соотвътственно своимъ проявленіямъ въ прошломъ. Ростъ самого "тъла причинности", какъ сказано, весьма медленный, ибо оно можетъ вибрировать только въ отвътъ на воздъйствія, которыя въ состояніи выражаться лишь въ тончайшей субстанціи, изъ какой оно само состоить, вплетая ихъ такимъ образомъ въ самую ткань своего существа. Поэтому страсти, которыя играють такую большую роль на раннихъ ступеняхъ человъческой эволюціи, не могутъ непосредственно вліять на его рость. Мыслитель можеть перерабатывать въ себъ только тъ опыты, которые могутъ быть воспроизведены въ вибраціяхъ "тъла причинности", и послъднія должны принадлежать къ ментальной области и быть или высоко интеллектуальными, или высоко-нравственными по своему характеру, иначе тонкая субстанція этого тъла не въ состояни отвътно вибрировать на нихъ. Не трудно, размышляя надъ этимъ, убъдиться, до чего мало можетъ обыкновенный человъкъ-въ своей обыденной жизни-дать матеріаловъ, пригодныхъ для роста своего высшаго тъла; отсюда и медленность эволюціи и малые успъхи человъчества. Когда Мыслитель вноситъ многое изъ себя самого въ каждую послъдовательную жизнь, тогда эволюція челов'вка подвигается быстро. Упорство въ дурныхъ жизненныхъ путяхъ дъйствуетъ косвенно на "тъло причинности" и дълаетъ болъе вреда, чъмъ простое замедленіе роста; слишкомъ продолжительное упорство вызываетъ даже неспособность отвъчать на вибраціи, создаваемыя противоположными добрыми началами, и такимъ образомъ происходитъ продолжительная остановка роста даже и послѣ того, какъ человъкъ отказался отъ зла. Чтобы непосредственно вредить "тълу причинности", требуется зло высокоинтеллектуальнаго и утонченнаго вида, то "духовное зло", которое упоминается въ различныхъ Писаніяхъ міровыхъ религій. Это бываетъ, къ счастью, очень ръдко, такъ же ръдко, какъ и духовное добро, и встръчается лишь среди высоко развитыхъ душъ, слъдуютъ ли онъ по правому, или по лъвому Пути. Правый путь тотъ, который ведеть къ божественной зрълости, къ ступени Адепта, посвятившаго себя служенію міра. Л'явый путь тотъ, который тоже ведеть къ ступени Адепта, но такого, который разрушаетъ плоды эволюціи и стремится къ личнымъ эгоистическимъ цълямъ. Иногда оба пути носятъ названіе Бълаго и Чернаго.

Обитель Мыслителя, Въчнаго Человъка, находится въ пятомъ низшемъ подраздъленіи ментальной сферы. Большая часть человъчества находится здъсь, едва-едва пробужденная, все еще въ періодъ младенчества. Мыслитель развиваетъ свое сознаніе медленно, по мъръ того, какъ его энергія, дъйствуя въ низшихъ мірахъ, собираетъ тамъ разнообразный опытъ, который онъ вбираетъ въ себя, чтобы возвратиться къ Мыслителю нагруженнымъ драгоцънной жатвой жизни. Этотъ Впиный Человъкъ, индивидуализированное Божественное Я, является действующимъ лицомъ въ каждомъ тълъ, въ которое онъ облеченъ; его-то присутствіе и даетъ это чувство "Я" одинаково и тѣлу, и душъ, ту самость, которая, будучи самосознательна, обманчиво отождествляеть себя съ той изъ оболочекъ, въ которой она дъйствуетъ наиболъе энергично. Для чувственнаго человъка его Я сливается съ физическимъ тъломъ и съ природой желаній; изъ нихъ извлекаетъ онъ свои радости и мыслитъ себя и ихъ какъ одно, ибо

вся его жизнь въ нихъ. Для ученаго его Я заключено въ разумѣ, потому что изъ его дѣятельности вытекаютъ всѣ радости ученаго, и въ немъ сосредоточена вся его жизнь. Только немногіе могутъ подняться до абстрактныхъ высотъ духовной философіи и почувствовать Вѣчнаго Человѣка какъ свое истинное "Я"; немногіе обладаютъ памятью, способной охватить всѣ прошлыя жизни, и надеждами, которыя въ состояніи объять всѣ будущія рожденія.

Физіологи говорять намъ, что, если мы обрѣжемъ палецъ, мы чувствуемъ боль вовсе не тамъ, гдѣ показалась кровь—въ дѣйствительности мы чувствуемъ ее въ мозгу, и лишь помощью воображенія передается она на мѣсто порѣза; ощущеніе боли въ пальцю, говорять они, лишь иллюзія; оно прилагается воображеніемъ къ точкѣ соприкосновенія съ предметомъ, причинившимъ поврежденіе; точно такъ же и человѣкъ съ отрѣзаннымъ членомъ почувствуетъ боль въ этомъ членѣ, или, вѣрнѣе, въ пространствѣ, которое было занято ампутированнымъ членомъ. Подобно этому и единое "Я", Внутренній Человѣкъ, чувствуя боль и наслажденіе въ точкахъ соприкосновенія окружающихъ его оболочекъ съ внѣшнимъ міромъ, начинаеть принимать оболочку за себя самого, не сознавая, что это чувство—иллюзія, что онъ—единое дѣйствующее лицо во всѣхъ тѣлахъ своихъ.

Теперь мы будемъ изслъдовать-въ этомъ освъщеніи-отношенія между высшимъ и низшимъ разумомъ и воздъйствія обоихъ на мозгъ. Manas, Разумъ, Мыслитель-единъ и представляетъ собою "Я" въ "тълъ причинности"; онъ-источникъ неисчислимыхъ энергій, вибрацій безконечнаго разнообразія. Онъ высылаетъ эти вибраціи, излучая ихъ во всѣ стороны изъ себя. Наиболъе тонкія и нъжныя изъ нихъ находятъ свое выраженіе въ "тълъ причинности", которое одно лишь достаточно тонко, чтобы отвъчать на нихъ; они-то и образують то, что мы называемъ Чистымъ Разумомъ, мысль котораго абстрактна, а методы познаванія коренятся въ интуиціи; самая природа его есть знаніе, и онъ узнаетъ истину сразу, какъ сродную съ собой. Менъе тонкія вибраціи переходять наружу, привлекая матерію низшей ментальной области, и эти вибраціи являются тъмъ, что намъ извъстно какъ низшій Manas или малый разумъ, иными словами-болѣе грубыя энергіи высшаго разума, выраженныя въ болѣе плотной матеріи; эти-то вибраціи мы и называемъ интеллектомъ, въ который входятъ: сужденіе, умозаключеніе, воображеніе, сопоставленіе и др. умственныя способности; онъ создаетъ конкретныя мысли и методъ его есть логика; онъ доказываеть, разсуждаеть, дълаеть выводы. Его вибраціи, дъйствуя посредствомъ астральной матеріи на эфирный мозгъ, а отсюда на плотный физическій мозгъ, вызываютъ въ послъднемъ вибраціи, которыя являются тяжелыми и медленными воспроизведеніями вибраціи разума—тяжелыми и медленными потому, что ихъ энергія теряетъ много изъ своей быстроты, приводя въ дъйствіе частицы болъе тяжелой матеріи. Это ослабленіе отвъта, когда вибрація начинается въ разръженной средъ и затъмъ переходитъ въ болъе плотную, извъстно всъмъ, изучающимъ физику. Ударьте въ колоколъ на воздухъ, и онъ будетъ звучать ясно, и тотъ же звукъ, произведенный въ средъ, наполненной водородомъ, дастъ самый слабый результатъ. Такъ же слабо реагируетъ мозгъ въ отвътъ на быстрыя и тонкія вибраціи мысли; тъмъ не менъе это все, что большинство людей знаетъ, какъ свое "сознаніе".

Огромная важность дъятельности этого "сознанія" состоитъ въ томъ, что оно-существенный проводникъ, посредствомъ котораго "Мыслитель" можеть собирать необходимый для своего роста опыть. Пока оно подчинено страстямъ, оно дъйствуетъ безпорядочно и "Мыслитель" остается безъ пищи и, слъдовательно, останавливается въ своемъ развитіи; пока оно занято всецъло умственными дъятельностями, касающимися внъшняго міра, оно можеть разбудить лишь низшія силы "Мыслителя", и только, когда послъдній становится способнымъ запечатлъть въ сознаніи истинную цъль своей жизни, тогда начинается наиболъе цънная работа собиранія всего, что можетъ разбудить и напитать его высшія силы. По мъръ того, какъ "Мыслитель" развивается, онъ все болъе сознаетъ присущія ему силы и работу своихъ энергій въ низшихъ мірахъ, а также и тъла, которыми эти энергіи окружили его. Подъ конецъ онъ начинаетъ пробовать свое вліяніе надъ ними, руководствуясь для направленія своей воли памятью прошлаго; эти его воздъйствія мы называемъ "совъстью", когда дъло касается нравственности, и вспышками "интуиціи", когда онъ просвътляютъ интеллектъ. Если эти послъднія настолько постоянны, что становятся нормальными, мы называемъ ихъ совокупность "геніемъ". Высшая эволюція "Мыслителя" отличается все болъе растущимъ его контролемъ надъ низшими проводниками сознанія, увеличивающейся отзывчивостью последнихъ на его вліянія и растущимъ содъйствіемъ ихъ въ пользу ускоренія его роста. Тъ, кто желали бы сознательно помогать своей эволюціи, могутъ достигнуть этого посредствомъ тщательной культуры своихъ мыслей и своего нравственнаго характера, посредствомъ выдержанныхъ и хорошо направленныхъ усилій. Привычка къ спокойной, выдержанной и послъдовательной мысли, направленной къ сверхличнымъ предметамъ, привычка медитаціи и серьезнаго изученія, развиваютъ "тъло мысли" и дълаютъ его болъе совершеннымъ орудіемъ; усилія развивать абстрактное мышленіе также полезны, ибо они поднимають низшій умъ (Manas) къ высшему и вводять въ него наиболъе тонкіе матеріалы низшей ментальной сферы. Въ этихъ и другихъ аналогичныхъ случаяхъ всѣ могутъ дъятельно содъйствовать своей высшей эволюціи, такъ какъ каждый шагъ впередъ ускоряеть послѣдующее движеніе. Никакое усиліе, даже самое слабое, не теряется, но сопровождается соотвътствующими послъдствіями, и каждое новое переживаніе складывается въ сокровищницу "тъла причинности" для будущаго примъненія. Такимъ образомъ, эволюція сознанія, какъ бы она ни была медленна и полна остановокъ, все же двигается постоянно впередъ, и божественная жизнь, непрестанно раскрывающаяся внутри каждой души, медленно подчиняетъ себъ все существующее.

## Глава V.

# Деваканъ.

Слово "Деваканъ" есть теософическое названіе неба и въ буквальномъ переводѣ означаетъ Свѣтящаяся Страна, или страна Боговъ \*). Это—та особенно охраняемая часть ментальной сферы, откуда всякое горе и всякое зло исключено дѣйствіемъ разумныхъ духовныхъ Сущностей, наблюдающихъ за человѣческой эволюціей; она обитаема человѣческими существами, которыя, сбросивъ свои физическія и астральныя тѣла, перешли сюда послѣ пребыванія въ Камалокѣ. Жизнь въ Деваканѣ можно раздѣлить на двѣ ступени: первая изъ нихъ протекаетъ въ четырехъ низшихъ подраздѣленіяхъ ментальной сферы, гдѣ Мыслитель все еще облеченъ въ ментальное тѣл: и ограниченъ имъ, и гдѣ онъ занятъ претвореніемъ матеріаловъ, которые были собраны имъ во время земной жизни, въ постоянныя свойства и качества. Вторая ступень проходитъ въ области агира, "безъ формы", гдѣ Мыслитель освобождается отъ своего ментальнаго тѣла и переживаетъ, ничѣмъ

не обремененный, свою собственную жизнь, въ полной мъръ того самосознанія и въдънія, до которыхъ онъ успълъ достичь.

Продолжительность времени, протекающаго въ Деваканъ, зависить отъ количества матеріаловъ, которыхъ душа приносить съ собой изъ своей земной жизни. Жатва, пригодная для питанія и претворенія въ Деваканъ, состоить изъ всъхъ чистыхъ мыслей и эмоцій, зарожденныхъ въ теченіе земной жизни, всѣхъ умственныхъ и нравственныхъ усилій и стремленій, всъхъ воспоминаній о безкорыстномъ трудъ на пользу ближнихъ, всего, что можетъ быть введено въ душевный строй и, слъдовательно, можетъ служить къ развитію души. Ничто ни теряется, какъ бы слабо и мимолетно не было безкорыстное стремленіе; но эгоистическія животныя страсти не могутъ проникнуть туда, ибо тамъ нътъ матеріаловъ, пригодныхъ для выраженія ихъ. И никакое зло въ истекшей жизни, какъ-бы сильно оно не преобладало надъ добромъ, не можетъ воспрепятствовать душт собрать всю постянную человъкомъ жатву добра; какъ-бы скуденъ не былъ этотъ посъвъ, скудость эта можеть до чрезвычайности сократить небесную жизнь, но даже и самый падшій, если у него было хотя малъйшее влеченіе къ правдъ, хотя бы самый слабый порывъ нъжности, долженъ имъть періодъ небесной жизни, во время которой съмя добра могло бы пустить свои нъжные ростки, и искра красоты разгоръться хотя бы и въ крошечное пламя.

Въ древности, когда сердца людей были болѣе устремлены къ небу и ихъ чаще влекло къ небесному блаженству, время, протекавшее въ Деваканѣ, было гораздо продолжительнѣе и длилось иногда многія тысячи лѣтъ; въ настоящее время, когда вниманіе людей такъ всецѣло сосредоточено на землѣ, и мысли ихъ такъ рѣдко направляются на высшую жизнь, періодъ Девакана сравнительно гораздо короче. Точно также время, проведенное въ высшихъ и низшихъ областяхъ ментальной сферы въ полнѣ соотвѣтствуетъ количеству мыслей, созданныхъ какъ въ ментальномъ тѣлѣ, такъ и въ "тѣлѣ причинности" \*\*); всѣ мысли, относящіяся до переживаній личнаго я въ только что завершенной земной жизни, со всѣми интересами, честолюбіями, привязанностями, надеждами и тревогами, находятъ свое выраженіе и приносятъ свои плоды въ той области Девакана, гдѣ создаются формы; тогда какъ тѣ мысли, которыя относятся до высшей, абстрактной области,

<sup>\*)</sup> Devasthan, санскритское слово, означающее "мъсто Боговъ", то же, что Svarga Индусовъ, Sukhavati Буддистовъ, Небеса Зароастріанъ и Христіанъ и наиболъе духовныхъ Магометанъ.

<sup>\*)</sup> Называемыя технически Агира—безъ формы и Rûpa—форма, области Девакана, соотвътствуетъ такимъ же подраздъленіямъ ментальной сферы.

<sup>\*\*)</sup> Corps causal, безсмертное начало человъческой души.

все сверхличное мышленіе, подлежитъ претворенію въ подраздѣленіяхъ Девакана, которыя носятъ названіе  $ar\hat{u}pa$ , "безъ формы". Большинство людей вступаетъ въ эту высокую область лишь за тѣмъ, чтобы немедленно снова спуститься въ область  $r\hat{u}pa$  Девакана; нѣкоторые люди остаются тамъ большую часть своего небеснаго пребыванія и только немногіе проводятъ тамъ почти весь небесный періодъ.

Прежде чъмъ входить въ подробности, попробуемъ схватить нъкоторыя руководящія идеи, которыя управляютъ жизнью Девакана, ибо она настолько отличается отъ физической жизни, что всякія описанія легко могутъ привести къ невърнымъ представленіямъ. Люди такъ мало знаютъ истинную суть своей душевной жизни, даже пока она заключена въ тълъ, что когда имъ дается картина душевныхъ переживаній внъ тъла, они теряютъ всякое чувство реальности и воображаютъ, что перешли въ міръ фантазій.

Первое, что необходимо понять въ ментальной жизни, этоприсущую ей несравненно большую интенсивность, живость и реальность, чемъ у жизни чувствъ. Все, что мы видимъ, слышимъ и ощущаемъ здъсь, на землъ, несравненно дальше отъ реальности, чъмъ все, съ чъмъ мы соприкасаемся въ Деваканъ. Хотя даже и тамъ вещи являются не таковыми, каковы онъ въ дъйствительности, но на землъ онт закрыты отъ насъ двумя лишними покровами иллюзіи. Наше земное познаніе реальнаго вполнъ обманчиво; мы ничего не знаемъ о вещахъ и о людяхъ, каковы они на самомъ дѣлѣ, мы знаемъ только тѣ впечатлѣнія, какія они оставляютъ на наши чувства, и тъ заключенія, часто ошибочныя, которыя нашъ разумъ выводитъ изъ суммы этихъ впечатлѣній. Попробуйте поставить рядомъ представленія объ одномъ и томъ же человъкъ, которыя имъются у его родного отца, у ближайшаго друга его, у влюбленной въ него дъвушки, у его соперника на жизненномъ поприщъ, у жесточайшаго врага его и у случайнаго знакомаго, и вы увидите, до чего пестра и несоотвътственна выйдеть картина. Каждый можеть дать лишь тв впечатлвнія, которыя отражаются въ его собственномъ сознаніи, и насколько они далеки отъ того, что этотъ человъкъ представляетъ изъ себя въ дъйствительности, это видно только тому взору, который способенъ проникать черезъ всѣ покровы и видѣть истинную суть всего человъка. Мы знаемъ нашихъ друзей лишь по тъмъ впечатлъніямъ, которыя они оставляють на насъ, впечатлънія же эти строго ограничены нашей способностью воспріятія; дитя можетъ имъть отцомъ величайшаго государственнаго д'вятеля съ міровыми цізлями, но для него этотъ руководитель судьбы цълаго народа будетъ только веселымъ товарищемъ игръ, или увлекательнымъ разсказчикомъ сказокъ. Мы живемъ посреди всевозможныхъ иллюзій, но испытываемъ ощущеніе реальности, и это даетъ намъ удовлетвореніе Въ Деваканъ мы будемъ также окружены иллюзіями—хотя, какъ уже сказано, эти иллюзіи будутъ на двъ ступени ближе къ дъйствительности—и тамъ мы будемъ испытывать сходныя ощущенія реальности, которыя дадутъ намъ не меньшее удовлетвореніе.

Земныя иллюзіи, хотя и уменьшенныя, продолжають существовать и въ низшихъ подраздѣленіяхъ Девакана, хотя тамъ всѣ соприкосновенія уже несравненно реальнѣе и непосредственнѣе. Ибо не слѣдуетъ забывать, что Деваканъ, или то, что мы называемъ небесами, составляетъ часть великаго эволюціоннаго плана, и пока человѣкъ не найдетъ своего истиннаго я, его собственная измѣняемость дѣлаетъ его склоннымъ къ иллюзіямъ. Но одна вещь, которая производитъ чувство реальности въ земной жизни и чувство нереальности при изученіи Девакана, это—что мы смотримъ на земную жизнь изнутри, оставаясь во власти всѣхъ ея иллюзій, тогда какъ Деваканъ мы созерцаемъ извнѣ и притомъ—неприкрытымъ покровами майи.

Въ Деваканъ процессъ—обратный, и его обитатели ощущаютъ свою собственную жизнь какъ реальную, тогда какъ земная жизнь является имъ полною самыхъ очевидныхъ иллюзій, ошибокъ и ложныхъ представленій. Въ общемъ, они ближе къ истинъ, чъмъ земные критики ихъ небеснаго міра.

Тамъ Мыслитель, облеченный лишь въ свое ментальное тъло и безпрепятственно проявляющій свои собственныя силы, выражаетъ творческую природу этихъ силъ такимъ образомъ и вътакихъ размърахъ, какія мы здѣсь, на землѣ, едва ли можемъ себѣ даже представить. На землѣ художникъ, скульпгоръ, музыкантъ, способны представлять себѣ величайшую красоту, создавая свои образы силою воображенія, но когда они стремятся воплотить эти образы въ грубые и земные матеріалы, они далеко отстаютъ отъ своихъ мысленныхъ созданій.

Мраморъ слишкомъ твердъ для совершенной формы, земныя краски слишкомъ мутны для совершеннаго цвѣта. Въ Деваканѣ все, что человѣкъ думаетъ, воспроизводится немедленно въ формы, ибо разрѣженная и тонкая матерія небеснаго міра есть та же, изъ которой состоятъ формы нашихъ мыслей, она есть та среда, въ которой проявляется наше мышленіе, когда оно свободно отъ страсти, и матерія эта складывается немедленно въ опредѣленныя

очертанія при каждомъ воздѣйствіи на нее мысли. Вотъ почему каждый человѣкъ дѣйствительно создаетъ самъ свое небо, и красота всего окружающаго безконечно повышается соотвѣтственно богатству и энергіи его мысли.

По мъръ того, какъ душа развиваетъ свои силы, ея небо становится все болъе и болъе утонченнымъ и прекраснымъ; всъ ограниченія въ Деваканъ создаются самимъ человъкомъ и поэтому небо каждаго расширяется и углубляется одновременно съ расширеніемъ и углубленіемъ души. Пока душа слаба и себялюбива, ограничена и мало развита, въ небесахъ неизбъжно отразится ея мелкій размівръ, хотя тамъ все-же проявится наилучшее, что имъется даже въ самой бъдной душъ. Но по мъръ того, какъ человъкъ развивается, его небесныя жизни становятся все полнъе, богаче и все болъе реальны, и далеко подвинувшіяся души приходять все въ болъе и болъе тъсное соприкосновеніе между собой, наслаждаясь расширеннымъ и углубленнымъ душевнымъ обмъномъ. Безцвътная земная жизнь, сонная и узкая въ умственномъ и нравственномъ отношеніи, производить соотвѣтственно слабую, сонную и узкую жизнь въ Деваканъ, гдъ сохраняются одни лишь умственныя и нравственныя свойства. Мы не можемъ имъть тамъ болъе того, что мы сами изъ себя представляемъ, и наша жатва соотвътствуетъ въ точности нашему посъву. "Не заблуждайтесь; Богъ не допустить обманывать себя; ибо что человъкъ посъялъ, то онъ и пожнетъ". Наша безпечность и наша алчность толкають насъ пожать тамъ, гдф мы не сфяли, но міровой законъ справедливости приноситъ каждому точную уплату за всъ его труды.

Мысленные образы нашихъ друзей будуть окружать насъ въ Деваканъ. Вокругъ каждой души тъснятся тъ, кого она любила во время земной жизни, и каждый образъ, жившій на землъ въ сердцъ, становится живымъ товарищемъ души во время ея небеснаго пребыванія. И они являются тамъ въ неизмъненномъ видъ, тъми же, какими были здъсь на землъ. Внъшній видъ нашихъ друзей, какимъ онъ являлся для нашихъ чувствъ, мы создаемъ изъ мыслематеріи Девакана творческими силами ума; что здъсь на землъ было мысленной картиной, тамъ становится объективнымъ образомъ, облеченнымъ въ живую мысле-матерію, пребывающимъ въ нашей собственной ментальной атмосферъ, съ той разницей, что все, тусклое и неясное здъсь, тамъ является гораздо болъе живымъ и яркимъ. Когда-же дъло идетъ объ истинной связи между двумя душами, трудно даже выразить, насколько общеніе тамъ тъснъе,

ближе, нъжнъе, чъмъ все, что мы знаемъ здъсь, ибо, какъ мы уже видъли, тамъ нътъ преградъ между одной душой и другой, и въ полномъ соотношеніи съ значительностью душевной жизни на землъ, будетъ и значительность душевнаго сообщенія тамъ; образъ нашего друга представляетъ наше собственное созданіе, видъ его тотъ же, какимъ мы знали и любили его, душа-же его способна сообщаться черезъ эту форму съ нашей какъ разъ въ томъ размъръ, въ какомъ она можетъ гармонировать въ своихъ вибраціяхъ съ нашей душой. Но мы не можемъ войти въ сношенія съ тъми, которыхъ знали на землъ, если наша связь съ ними была исключительно физическаго и астральнаго свойства, или, если между ними и нами былъ внутренній разладъ. Вотъ почему въ наше небо не можетъ проникнуть ни одинъ врагъ, ибо тамъ людей соединяетъ только симпатическое созвучіе умовъ и сердецъ. Разобщеніе сердца и ума вызываетъ разобщеніе и въ небесной жизни, ибо все то, что-помимо умственной и сердечной близости-соединяетъ людей здъсь на землъ, тамъ не имъетъ возможности проявить себя. Съ тъми, которые поднялись уже высоко надъ нами, мы приходимъ въ соприкосновеніе лишь настолько, насколько мы способны отв'вчать на ихъ вибраціи; большая часть ихъ существа выходить изъ предъла нашего кругозора, но то, съ чъмъ у насъ есть соприкосновеніе, принадлежитъ намъ. Эти-же, далеко опередившія насъ души, могутъ помогать намъ въ нашей небесной жизни (при условіи, которое мы выяснимъ при дальнъйшемъ изложеніи), содъйствуя намъ расти и приближаться къ нимъ, слъдовательно, и получать отъ нихъ все болъе и болъе. Такимъ образомъ раздъленія во времени и пространствъ тамъ не существуетъ, тамъ раздъляетъ только отсутствіе симпатіи, недостатокъ созвучія между умами и сердцами. Въ небесахъ мы постоянно находимся съ тъми, кого мы любили и почитали въ жизни, и сообщаемся мы съ ними въ границахъ нашихъ способностей, или, если мы принадлежимъ къ болъе подвинувшимся, — въ границахъ ихъ способности воспріятія. Мы встръчаемъ ихъ именно въ той формъ, которую мы любили на землъ, и сохраняемъ полное сознаніе нашихъ земныхъ отношеній, ибо на небъ расцвътаютъ всъ земные ростки любви, и, омраченная и слабая на землъ, тамъ она развертывается въ высшую силу и красоту. Такъ какъ сношенія тамъ между душами непосредственныя, то и не можеть возникнуть недоразумъній, которыя на землъ вызываются словами или мыслями; каждый видить создаваемую другомъ мысль, или ту ея часть на которую онъ въ состояніи отвъчать.

Деваканъ, или небесный міръ, есть міръ блаженства, радости невыразимой, но онъ представляетъ собою еще и нъчто большее, чъмъ мъсто блаженнаго успокоенія для утомленной души. Въ Девакан'в все, что было цізннаго въ умственныхъ и нравственныхъ переживаніяхъ Мыслителя въ послъдней его земной жизни, подвергается глубокой внутренней переработк в и постепенному претворенію въ опредъленныя умственныя и нравственныя качества, въ силы, которыя онъ понесетъ съ собою въ слъдующее воплощение. Мыслитель не переносить въ свое ментальное тъло память прошлаго, ибо ментальное тъло-въ свое время-тоже распадается; память прошлаго пребываетъ въ самомъ Мыслителъ, который его пережилъ и не подлежитъ уничтоженію. Но факты прошлыхъ испытаній и переживаній вносятся въ ментальныя способности; такимъ образомъ, если человъкъ глубоко изучалъ какой-либо предметъ, послъдствіемъ этого изученія будеть возникновеніе особой способности, которая поможетъ ему легко овладъть тъмъ-же предметомъ, когда послъдній предстанетъ передъ нимъ въ другомъ воплощении. Онъ уже родится съ готовой способностью именно къ этому отдълу знанія, и поэтому овладъетъ имъ съ большою легкостью. Такимъ образомъ все, надъ чъмъ мы думаемъ на землъ, использывается въ Деваканъ: каждое стремленіе превращается въ активную силу; всъ-казавшіяся тщетными усилія становятся способностями, дарованіями; всъ формы борьбы и пораженія возраждаются здісь, чтобы преобразиться въ орудія побъды; горести и душевныя исканія сіяють здъсь подобно драгоцъннымъ металламъ, переплавляющимся въ мудрыя и върно направленныя усилія воли. Стремленія къ общему благу, которыя, за недостаткомъ силы или способностей, не могли быть осуществлены въ прошломъ, въ Деваканъ разрабатываются ступень за ступенью, недостававшія же силы и способности развиваются въ свойства, которыя дадуть возможность осуществить добрыя стремленія, когда тотъ же человъкъ воплотится снова, но уже на высшей ступени. Такимъ образомъ жизнь Девакана вовсе не блаженный сонъ въ странъ цвътовъ и не безцъльная праздность; это-страна, въ которой умъ и сердце развиваются, свободные отъ грубой матеріи и отъ мелочныхъ заботъ, страна, гдъ выковывается оружіе для безпощадныхъ земныхъ битвъ и гдъ обезпечивается прогрессъ будущаго.

Когда Мыслитель претворилъ всъ плоды послъдней своей земной жизни въ ментальное тъло, онъ сбрасываетъ и его, и пребываетъ— ничъмъ не обремененный на своей собственной родинъ. Всъ умственныя способности, которыя проявлялись на низшихъ уровняхъ,

вносятся въ "тъло причинности"\*) вмъстъ съ сущностью всъхъ пережитыхъ страстей, когда послъднее сбрасываетъ съ себя астральную скорлупу, которой предстоить уничтожение въ Камалокъ; всъ эти силы и способности остаются въ скрытомъ состояніи внутри "тъла причинности" до тъхъ поръ, пока не попадутъ въ такія условія, въ которыхъ они могли бы проявиться \*). Послъ этого, ментальное тъло, послъднее изъ всъхъ временныхъ оболочекъ пребывающаго человъка, въ свою очередь разлагается, а составныя его части возвращаются въ ментальную сферу, откуда онъ были извлечены, когда Мыслитель спускался въ послъднее свое воплощеніе. Сохраняется неприкосновеннымъ одно лишь "тъло причинности", которое воистину можно считать нетлънной сокровищницей всъхъ жизненныхъ опытовъ, достойныхъ сохраненія. Послъ этого Мыслитель, описавшій полный кругь своего долгаго странствованія, пребываеть до слъдующаго воплощенія въ своей собственной родной странъ.

Состояніе его сознанія въ Девакан'в зависить вполн'в отъ той точки, до которой достигла его эволюція. На раннихъ ея ступеняхъ онъ будетъ, сбросивъ свои низшія оболочки, дремать въ полной безсознательности. Жизнь его будеть тихо пульсировать внутри его, претворяя всь мальйшіе результаты послъдняго земного существованія, которые способны войти въ составъ его существа; но при этомъ онъ не будетъ сознавать окружающую среду. Но по мфрф того, какъ онъ развивается, именно этотъ періодъ его жизни становится все болъе важнымъ и занимаетъ все большіе разм'єры въ его посмертномъ существованіи. Онъ становится самосознающимъ, благодаря чему начинаетъ сознавать и окружающую среду; передъ я раскрывается не я и память его развертываетъ передъ нимъ панораму его жизни, простирающуюся назадъ въ глубину прошедшихъ временъ. Онъ видитъ причины, которыя вызвали необходимыя послъдствія въ послъднемъ изъ его земныхъ существованій, онъ изучаетъ и тѣ причины, которыя самъ создавалъ въ послъднемъ воплощеніи. Онъ претворяетъ и врабатываетъ въ строеніе своего "тъла причинности" все, что было

<sup>\*)</sup> Corps causal.

<sup>\*)</sup> Вдумчивый чъловъкъ можеть найти здъсь полное значенія указаніе на проблему непрерывающагося сознанія и послѣ того, какъ весь щиклъ проявленной жизни совершится до конца. Пусть онъ поставить на мѣсто Мыслителя Творца нашей вселенной, свойства же, являющіяся плодами одной земной жизни, пусть представить себѣ, какъ плоды цълой проявленной вселенной. И тогда онъ будеть имъть намекъ на состояніе сознанія въ промежутокъ между двумя проявленными вселенными.

наиболъе благороднаго и высокаго въ послъдней егоземной жизни, и путемъ внутренней дъятельности развиваетъ и приводитъ въ гармонію весь накопленный опыть своей души. Въ Деваканъ онъ приходитъ въ непосредственное столкновеніе съ великими душами; находятся ли эти души въ посмертномъ состояніи, или въ воплощенномъ, онъ пользуется ихъ общеніемъ, учится у нихъ болъе зрълой мудрости и болъе продолжительной опытности. Каждая послъдовательная жизнь въ Деваканъ становится все богаче и все глубже; по мъръ расширяющейся способности человъка къ воспріятію, знаніе вливается въ него все увеличивающимся потокомъ; болъе и болъе начинаетъ онъ познавать дъйствія духовнаго закона и условія эволюціоннаго движенія впередъ, и, благодаря этому, онъ возвращается на землю съ болъе зрълымъ сознаніемъ, съ болъе дъйствительной силой, при чемъ цъль жизни начинаетъ постепенно выясняться для него, и путь къ ея достиженію становится опредівленніве.

Для каждаго Мыслителя, передъ новымъ возвращеніемъ его на землю, приходитъ моментъ ясновидънія. На одно мгновеніе онъ видитъ все свое прошлое и причины, созданныя въ этомъ прошломъ, которыя будутъ дъйствовать въ его будущемъ, и общія очертанія его ближайшаго воплощенія развертываются безъ покрова передъ нимъ. Затъмъ облака матеріи низшаго типа начинаютъ волнообразно носиться вокругъ него и затемнять его зръніе, а съ пробужденіемъ способностей низшаго разума, послъднія начинаютъ вибрировать и собирать вокругь себя матеріалы изъ низшихъ подраздъленій ментальной сферы, изъ которыхъ и возникаетъ новое ментальное тъло для начинающейся новой главы въчной исторіи его жизни. Но эта часть нашего предмета принадлежить уже къ отдълу о перевоплощении. Мы оставили душу спящей \*), сбросившей съ себя послъдніе остатки астрального тъла, готовую перейти изъ Камалоки въ Деваканъ, изъ чистилища на небеса. Спящая душа просыпается съ чувствомъ невыразимой радости, неизм'вримаго блаженства, мира и покоя, превышающаго всякое наше представленіе. Самыя очаровательныя мелодіи тихо звучать вокругъ него, нъжнъйшіе оттънки свътящихся красокъ волнуются передъ его открывшимся зрѣніемъ, самый воздухъ кажется цвътовой музыкой, все существо насквозь проникается свътомъ и гармоніей. Затъмъ, сквозь золотую дымку начинаютъ нъжно выступать любимыя лица, утончившіяся въ красоту, которая отражаетъ ихъ благороднъйшія эмоціи, незапятнанныя тревогами и страстями низшихъ міровъ. Какъ передать словами блаженство этого пробужденія, сіяніе этой первой зари небеснаго міра!

Теперь мы будемъ изучать подробности семи подраздъленій Девакана, не забывая, что четыре низшія переносять насъ въ міръ формъ, гдѣ каждая мысль облекается немедленно въ форму. Этотъ міръ формъ принадлежитъ личности, и поэтому каждая душа окружается здѣсь всѣмъ тѣмъ, что было воспринято ею въ истекшей земной жизни и что можетъ выразиться въ чистомъ мышленіи, безъ примѣси страсти.

Самая первая или низшая область представляеть собою небо наименъе подвинувшихся душъ, высшія эмоціи которыхъ на землъ ограничивались хотя и узкой, но искренней, а временами и безкорыстной любовью къ семьъ и къ друзьямъ. Или возможно, что онъ чувствовали искреннее восхищение къ кому либо, кто былъ чище и лучше ихъ; возможно также, что въ подобной душъ проносилось желаніе вести болъе возвышенную жизнь, или мимолетное влеченіе къ духовному совершенству. У такой души немного матеріала, изъ котораго могли бы построиться новыя качества, способныя подвинуть ее сильно впередъ; возможно, что ея семейныя привязанности будуть нъсколько расширены, и она воплотится черезъ нъкоторое время съ улучшенной эмоціональной природой, съ усиленной наклонностью къ добру и красотъ. Во время своего небеснаго отдыха она будеть наслаждаться всъмъ счастьемъ, какое способна вмѣстить, и хотя чаша ея не велика, она все же наполнится до краевъ блаженствомъ, которое ей доступно въ міръ духа. Чистота и гармонія этого міра дъйствуютъ на ея неразвитыя способности и вызывають ихъ къ дъятельности, и тогда въ душв начинаются тв внутреннія движенія, которыя предшествуютъ всякому проявленію скрытыхъ свойствъ.

Слъдующее подраздъленіе Девакана заключаеть въ себъ людей всъхъ върованій, сердца которыхъ во время земной жизни обращались съ мольбой къ Богу, безразлично какимъ именемъ они называли Его. Форма ихъ поклоненія могла быть и узкой, но сердце ихъ поднималось въ своемъ стремленіи къ высшему и тамъ оно найдетъ пищу для своего поклоненія. Представленіе о Божественномъ, которое слагалось внутри ихъ души на землъ, встръчаетъ ихъ въ лучезарномъ сіяніи Девакана, прекраснъе и лучезарнъе, чъмъ самыя смълыя ихъ мечты. Господь ограничивается, чтобы быть доступнымъ для ограниченныхъ силъ своихъ поклонниковъ, и именно въ той формъ, въ какой върующая душа

<sup>\*)</sup> См. гл. III, Камалока.

преклонялась передъ Нимъ, Онъ и раскрывается передъ ея жаждущимъ взоромъ и вливаетъ въ нее невыразимую нѣжность своей отвѣтной любви. Здѣсь души людей погружаются въ религіозный экстазъ, въ обожаніе Бога подъ тѣми формами, которыя ихъ чувство находило на землѣ, онѣ какъ бы растворяются въ упоеніи любви, соединяясь съ Объектомъ своего обожанія. Никто не чувствуетъ себя отчужденнымъ въ этой небесной области, ибо Господъ облекается для всѣхъ въ знакомыя формы. Такія души растутъ въ чистотѣ и преданности подъ вліяніемъ свѣта этого высокаго единенія, и онѣ возвращаются на землю съ сильно выросшей способностью безкорыстной любви. Но не вся небесная жизнь проходитъ для нихъ въ подобномъ экстазѣ, она представляетъ для нихъ возможность развитія и остальныхъ качествъ ума и сердца, которыми онѣ владѣли на землѣ.

Переходя далъе къ третьей области, мы встрътимся здъсь съ тъми благородными и искренними душами, которыя были преданными слугами всего человъчества, пока жили на землъ, которыя проявляли свою любовь къ Богу въ трудахъ на благо человъка. Онъ собираютъ награду за свою благородную дъятельность въ томъ расширеніи силъ, и въ увеличеніи мудрости, которыя сдълаютъ ихъ новую жизнь еще болъе полезной и праведной. Шърокіе планы всеобщаго благоденствія развертываются передъ сознаніемъ филантропа, и онъ, подобно архитектору, набрасываетъ будущее зданіе, которое построитъ въ слъдующемъ своемъ существованіи на землъ; въ немъ созръваютъ идеи, которыя онъ осуществитъ въ дъятельностяхъ, когда созръетъ для этого время. Подобныя души появятся въ будущихъ въкахъ великими человъколюбцами, воплотятся на землъ съ врожденной способностью безкорыстной любви, одаренные силою доводить начатое до конца.

Наиболъе разнообразнымъ изъ всъхъ подраздъленій Девакана является по своему характеру четвертое, ибо здъсь развиваются силы наиболъе одаренныхъ душъ, насколько онъ могутъ быть выражены въ міръ формъ. Здъсь находятся всъ геніи искусствъ и литературы; они развиваютъ свои творческія силы въ области формъ, красокъ и гармоніи и создаютъ высшія способности, съ которыми и воплотятся, когда снова возвратятся на землю. Самая благородная музыка невыразимой красоты разносится тамъ, создаваемая такими царями гармоніи, какимъ былъ Бетховенъ на земль; онъ изливаетъ изъ своей царственной души потоки несравнимыхъ мелодій, дълая даже небесный міръ болъе мелодичнымъ по мъръ того какъ онъ извлекаетъ гармоніи изъ высшихъ сферъ и проводитъ ихъ отзвуки черезъ небесное пространство. Здъсь же мы находимъ и великихъ мастеровъ живописи и скульптуры, узнающихъ новые цвътовые оттънки, новыя линіи невообразимой красоты, и здъсь также находятся души съ великими, хотя и неудавшимися стремленіями, которыя перерабатывають свои страстныя желанія въ творческія силы, и мечты свои въ способности. Безкорыстные искатели тайнъ природы встръчаются здѣсь же, и имъ дается познать ея скрытыя глубины; передъ ихъ глазами развертываются системы міровъ со всізмъ своимъ скрытымъ механизмомъ необычайной сложности и тонкости; эти вернутся на землю великими творцами новыхъ научныхъ системъ, съ безошибочными интуиціями относительно таинственныхъ путей природы. Въ этой области неба находятся также и ищущіе болъе глубокаго знанія, пылкіе ученики, искавшіе великихъ наставниковъ и высшаго ихъ руководства, и терпъливо выполнявшіе все, на что было указано тъмъ или другимъ великимъ Учителемъ человъчества. Здъсь ихъ стремленія находять свое воплощеніе, и Тъ, которыхъ они искали на землъ повидимому тщетно, являются здъсь ихъ дъйствительными учителями; эти пылкія души упиваются божественной мудростью и быстро растуть ихъ силы и способности у ногъ Учителей. Носителями свъта появятся они вновь на землъ, рожденные съ высокой печатью духовнаго Учителя.

Многіе искренно ищущіе на землѣ, не имѣющіе понятія объ этихъ соотношеніяхъ, готовять себѣ мѣсто въ этой небесной области въ то время, когда они съ истиннымъ благоговѣніемъ склоняются надъ страницами великаго Учителя. Они безсознательно создають связь между собой и любимымъ Учителемъ, и въ небесномъ мірѣ эта душевная связь проявится, взаимно привлекая души, для которыхъ она служить звеномъ. Какъ солнце въ состояніи наполнять своими лучами многія горницы, и каждая изъ нихъ освящается всѣмъ свѣтомъ, какой можетъ вмѣстить, такъ и эти великія души, сіяя на небесахъ въ тысячѣ своихъ собственныхъ образовъ, созданныхъ ихъ учениками, наполняютъ ихъ жизнь своею собственной сущностью, такъ что каждый ученикъ имѣетъ своего собственнаго Учителя и въ то же время не отнимаетъ его помощь ни у кого.

Такимъ образомъ въ теченіе періодовъ, пропорціональныхъ принесенному духовному матеріалу, люди пребываютъ въ этихъ небесныхъ областяхъ (rûpa-форма), гдъ все доброе, совершенное въ послъдней личной жизни, получаетъ свое полное осуществленіе

во всѣхъ малѣйшихъ подробностяхъ. И когда все уже исчерпано, когда выпита послѣдняя капля изъ чаши радости, тогда все, что было переработано въ способности, все, что обладаетъ вѣчною цѣнностью, вносится внутрь безсмертной души ("тѣло причинности"), и Мыслитель сбрасываетъ съ себя оболочку, черезъ которую онъ проявлялся на четырехъ низшихъ ступеняхъ небеснаго міра. Освобожденный отъ своей послѣдней оболочки (ментальное тѣло), онъ находится теперь на своей истинной родинѣ и теперь настаетъ очередь за той частью принесенной жатвы, которая можетъ найти свое выраженіе въ этомъ высокомъ мірѣ.

Большое число душъ касаются низшаго уровня тъхъ областей небеснаго міра, которыя носять названіе Arûpa—"безъ формы", лишь на короткое мгновеніе, посл'є того, какъ вс'є временныя оболочки сброшены прочь; но души эти такъ еще не развиты, что въ нихъ нътъ активныхъ силъ, которыя могли-бы дъйствовать въ этихъ областяхъ независимо, и поэтому онъ впадаютъ въ безсознательность какъ только сброшенная ментальная оболочка распадется на составныя части. Затъмъ на одинъ мигъ онъ пробуждаются къ сознательности и молніеносное воспоминаніе освъщаетъ все ихъ прошлое, и онъ видятъ всъ зачавшія его причины; и такая же вспышка предвиданія осващаеть ихъ будущее, и она видять всь послъдствія, которыя произойдуть въ ихъ ближайшемъ земномъ существованіи. Это все, что большинство людей способно испытать въ этой области Девакана ("Arúpa"). Ибо и здѣсь такъ же, какъ вездъ, жатва соотвътствуетъ посъву и невозможно, ничего не посъявъ для этой высокой области, надъяться собрать здъсь какую бы то ни было жатву.

Но есть души, которыя во время своего земного существованія—
глубокимъ мышленіемъ и благородной жизнью приготовили тотъ
посъвъ, съ котораго жатва снимается именно въ этой, пятой области Девакана, первой изъ трехъ небесъ сверхъ-форменнаго міра
(Агûра). Велика ихъ награда за то, что онъ съумъли подняться
надъ властью плоти и страстей, и здъсь онъ начинаютъ испытывать
истинную жизнь человъка, достойное существованіе самой души,
не стъсненной оболочками, которыя всъ принадлежатъ низшимъ
мірамъ. Онъ познаютъ истины непосредственнымъ созерцаніемъ
и видятъ основныя причины, послъдствіями которыхъ являются
всъ видимые объекты; онъ видятъ лежащее въ основъ всего
единство, которое въ низшихъ мірахъ маскируется разнообразіемъ
пестрыхъ подробностей. Такимъ образомъ пріобрътается глубокое
познаніе закона, распознаются его неизмънныя дъйствія въ самыхъ

съ виду противоръчивыхъ видимостяхъ, и вносятся въ неразрушимую часть души непоколебимыя убъжденія, которыя въ земной жизни проявятся какъ глубокая интуиція, превышающая всевозможныя разсужденія. И здъсь человъкъ узнаетъ свое собственное прошлое и разбирается въ причинахъ, которыя онъ самъ вызвалъ къ жизни; онъ отмъчаетъ ихъ взаимодъйствія, проистекающія изъ нихъ послъдствія, и даже видитъ нъчто изъ ихъ вліянія на предстоящія ему въ будущемъ жизни.

Въ шестой небесной области находятся еще болъе подвинувшіяся души, которыя во время земного существованія не чувствовали влеченія къ его преходящимъ видимостямъ и посвящали всю свою энергію высшей умственной и нравственной жизни; для нихъ уже нътъ покрова, скрывающаго прошлое, ихъ память совершенна и непрерывна, и онъ заняты введеніемъ въ составъ своей ближайшей жизни такихъ энергій, которыя способны побороть силы, противодъйствующія добру, и укръпить такія, которыя направлены къ добру. Эта ясная память дълая ихъ способными на твердыя и опредъленныя ръшенія относительно дъятельностей, которыя должны быть совершаемы, и такихъ, которыхъ следуеть избегать, и эти волевые импульсы запечатлеваются на низшихъ оболочкахъ слъдующаго воплощенія, дълаетъ для такихъ душъ цълые разряды зла невозможными, и точно также извъстный видъ добра неизбъжнымъ, какъ-бы непреодолимымъ требованіемъ голоса, котораго не слушать нельзя. Эти души родятся съ высокими и благородными качествами, дълающими дурную жизнь невозможной, и они накладывають уже на младенца въ колыбели печать будущей великой судьбы. Передъ челов комъ, достигшимъ шестого неба, развертываются неисчерпаемыя сокровища божественнаго разума въ его творческой дъятельности, и онъ можетъ изучать первообразы всъхъ формъ, которыя постепенно развиваются въ низшихъ мірахъ. Здъсь онъ можетъ купаться въ бездонномъ океанъ Божественной Мудрости и разгадывать тайны, соединенныя съ воплощеніемъ тахъ первообразовъ, процессъ котораго, въ ограниченномъ воспріятіи земного человъка, вызываетъ представленіе кажущагося зла. Зд'єсь раскрываются такіе широкіе горизонты, что явленія принимають свои надлежащія пропорціи, и онъ видить оправданіе божественныхъ путей, которые для него уже болъе не "неисповъдимы" поскольку они относятся до эволюціи низшихъ міровъ. Вопросы, надъ которыми онъ задумывался на землъ и на которые его земной разумъ не давалъ отвъта, здъсь разръшаются посредствомъ глубокаго проникновенія, идущаго

внутрь внъшнихъ покрововъ и видящаго связующія звенья, которыя образуютъ непрерывную цъпь явленій. Здѣсь же душа находится въ непосредственномъ сношеніи съ наиболѣе великими душами, которыя высоко поднялись надъ уровнемъ остального человѣчества; освобожденная отъ тѣхъ узъ, которыя составляютъ земное "прошлое", она наслаждается "непрестаннымъ настоящимъ", безконечной и непрерывающейся жизнью. Тѣ, кого мы называемъ "великими покойниками", находятся здѣсь во всей славѣ жизни духа, и душа испытываетъ высокій восторгъ отъ ихъ присутствія и растетъ по образу и подобію ихъ по мѣрѣ того, какъ могучая гармонія ихъ духа настраиваетъ ея вибраціи на свой тонъ.

Еще выше и еще прекраснъе сіяетъ седьмое небо, обитель Учителей и Посвященныхъ. Ни одна душа не можетъ быть тамъ, прежде чъмъ она не пройдетъ черезъ узкія ворота Посвященія, по тому тернистому пути, который ведетъ въ жизнь въчную \*). Въ этомъ міръ источникъ наиболъе сильныхъ умственныхъ и нравственныхъ воздъйствій, которыя спускаются на землю; отсюда исходятъ животворящіе токи высочайшей духовной энергіи.

Вся интеллектуальная жизнъ міра имфеть здісь свои корни; отсюда получаютъ геніи свои лучшія вдохновенія. Для душъ, которыя пребывають здась, уже не имаеть значенія, продолжаєть-ли сохраняться ихъ связь съ низшими оболочками, или она уже нарушена; онъ, не переставая, пользуются своимъ высокимъ самосознаніемъ и живыми отношеніями со всізми окружающими ихъ и захотять ли они-въ періодъ воплощенія-перенести въ свои низшія оболочки все сознаніе, которое посл'яднія могутъ вм'ястить, это предоставляется ихъ собственной волъ. И все болъе и болъе желанія ихъ сливаются съ волею высочайшихъ Сущностей, которая едина съ волею Логоса и направлена лишь на міровое добро. Ибо здъсь уже исчезають всъ послъдніе признаки разъединенія\*\*) у тъхъ, которые еще не достигли полнаго освобожденія, т.е. ступени, на которой стоятъ Учителя; по мъръ того, какъ эти послъдніе слъды исчезаютъ, воля вступаетъ все въ большее и большее единство съ Волею, руководящей мірами.

Таковы общія очертанія семи небесъ, въ одно изъ которыхъ человъкъ переходить послъ той перемъны, которую люди назы-

вають смертью; ибо смерть—лишь перемъна, освобождающая душу оть самой тяжелой изъ всъхъ связывающихъ ея цъпей. Смерть—лишь рожденіе въ болъе широкую жизнь, возвращеніе—послъ краткаго изгнанія на землю—въ истинную обитель души, переходъ изъ темницы къ свободъ горняго воздуха.

Смерть есть величайшая изъ земныхъ иллюзій: смерти н'втъ, есть только перем'вна въ условіяхъ жизни.

Жизнь непрерывна; нерожденная, вѣчная, постоянная, она не погибаетъ съ уничтоженіемъ тѣлъ, которыя облекаютъ ее. Также вѣрно было бы вообразить, что небо обрушится, когда разбивается глиняный горшокъ, какъ утверждать, что душа погибнетъ, когда тѣло разложится на составныя части \*).

Физическая, астральная и ментальная сферы являются тѣми "тремя мірами", въ которыхъ совершается странствованіе души, снова и снова повторяемое.

По этимъ тремъ мірамъ катится колесо человѣческой жизни, къ которому души привязаны посредствомъ своей эволюціи, и, неустанно катясь, оно переноситъ ихъ въ каждый изъ трехъ міровъ поочередно. Теперь мы можемъ прослѣдить полный жизненный періодъ души (совокупность этихъ періодовъ составляетъ ея жизнь), а также ясно различить разницу между личностью и индивидуальностью.

Душа, когда ея пребываніе въ высшихъ областяхъ Девакана (агира безъ формы) кончается, начинаетъ свой новый жизненный періодъ съ проявленія тъхъ силъ, которыя въ состояніи дъйствовать въ четырехъ низшихъ подраздъленіяхъ Девакана (rupa), силъ, которыя явились какъ результаты предшествовавшихъ жизней. Силы эти, проявляясь наружу, собираютъ вокругъ себя изъ матеріи четырехъ низшихъ подразд'вленій ментальной сферы такіе матеріалы, которые подходять для ихъ выраженія, и благодаря этому образуется новое ментальное тѣло для предстоящаго рожденія на землъ. Вибраціи этихъ ментальныхъ силъ пробуждаютъ энергіи, принадлежащія природѣ желанія, и эти послѣднія начинають также вибрировать; по мъръ своего пробужденія онъ привлекаютъ къ себъ подходящіе матеріалы изъ матеріи астральнаго міра, изъ которыхъ и образуется новое астральное тъло для приближающагося воплощенія. Такимъ мъ азо Мыслитель  $\frac{d \cdot of}{d \cdot of}$  облекается въ ментальную и астральную оболочки, выражающія съ точностью всв его способности, развитыя въ теченіе всвхъ предыдущихъ ступеней его жизни. Послъ этого онъ увлекается

<sup>\*)</sup> См. гл. XI. Восхожденіе человъка. Посвященный выступаетъ изъ обыкновеннаго направленія эволюціи, онъ идетъ болье короткимъ и крутымъ путемъ къ человъческому совершенству.

<sup>\*\*)</sup> Ahamkâra—принципъ, вызывающій самоутвержденіе, необходимое для развитія самосознанія, но упраздняющееся, когда цѣль его дѣятельности закончена.

<sup>\*)</sup> Сравненіе это, употребляется въ Bhagavad Purana.

силами, о которыхъ будетъ сказано впослъдствіи \*), въ семью, способную снабдить его подходящимъ физическимъ покровомъ, а затемъ входить въ соприкосновение съ этимъ покровомъ посредствомъ своего астральнаго тъла. Въ теченіе утробной жизни, ментальное тъло тъсно переплетается съ низшими оболочками, и эта связь становится все теснее и теснее на протяжении всего детскаго возраста, пока, на седьмомъ году жизни, оболочки эти не придуть въ прикосновеніе съ самимъ Мыслителемъ настолько полное, насколько данная ступень эволюціи позволяеть это. И тогда онъ начинаетъ слегка контролировать свои оболочки, если послѣднія уже достаточно развились, и то, что мы называемъ сознаніемъ, становится его повелѣвающимъ голосомъ. Весь свой опыть онъ собираетъ посредствомъ этихъ оболочекъ и, во время своей земной жизни, слагаеть его какъ разъ въ ту оболочку, которая соприкасается съ сферой, откуда опытъ извлеченъ. Когда земная жизнь кончается, физическое тъло отпадаетъ и вмъстъ съ тъмъ кончается возможность соприкосновенія съ физическимъ міромъ, и тогда всъ силы Мыслителя сосредоточиваются въ астральной и ментальной сферахъ. Въ свое время и астральное тъло отпадаеть и тогда вся жизнь Мыслителя сохраняется въ ментальной сферв, при чемъ астральныя способности остаются заключенными въ немъ самомъ, какъ скрытыя энергіи. Когда же процессъ ассимиляціи закончится и зд'ясь, ментальное тіло распадается, и его энергін—въ свою очередь—переходять въ видъ скрытыхъ силъ внутрь Мыслителя, и тогда онъ переносить свою жизнь полностью въ міръ Arûpa, въ свою прирожденную обитель. Отсюда, послів того, какъ переживанія его въ трехъ мірахъ превратятся въ способности и силы, онъ снова начинаетъ свое странствіе и проходить новый циклъ жизни съ увеличенными силами и знаніемъ.

Личность состоить изъ преходящихъ оболочекъ, посредствомъ которыхъ Мыслитель дъйствуетъ въ физическомъ, астральномъ и низшемъ ментальномъ мірахъ, и изъ всъхъ тъхъ дъятельностей, которыя соприкасаются съ ними. Дъятельности эти связаны звеньями памяти, возникшими благодаря впечатлъніямъ, оставленнымъ на трехъ низшихъ тълахъ; а благодаря отождествленію Мыслителя съ своими оболочками, возникаетъ и личное "я". На низшихъ ступеняхъ эволюціи это я связано съ физическимъ и астральнымъ проводниками, въ которыхъ и проявляется наиболье энергичная дъятельность; позднъе оно бываетъ связано съ ментальнымъ проводникомъ, который и становится преобла-

дающимъ. Такимъ образомъ личность съ ея преходящими чувствами, желаніями и страстями образуеть изъ себя какъ бы независимое существо, хотя она и извлекаетъ всъ свои силы изъ Мыслителя, котораго облекаетъ собой, и такъ какъ ея свойства, принадлежащія низшимъ мірамъ, бываютъ часто въ прямомъ противорѣчіи съ вѣчными интересами Живущаго въ тѣлѣ, то и возникаютъ конфликты, въ которыхъ побѣда склоняется то на сторону временныхъ наслажденій, то на сторону вѣчнаго. Жизнь личности начинается только тогда, когда Мыслитель построитъ свое новое ментальное тѣло, и существованіе ея продолжается только до тѣхъ поръ, пока это ментальное тѣло не распадется въ низшей области Девакана.

Индивидуальность же заключаеть въ себъ самого Мыслителя, безсмертное дерево, которое выбрасываетъ изъ себя личности, подобно листьямъ, длящимся въ весеннюю, осеннюю и лътнюю пору человъческой жизни. Все, что листья воспринимаютъ въ себя, претворяется въ сокъ, циркулирующій по ихъ венамъ, осенью-же этотъ сокъ вливается въ родной стволъ, а сухой листъ отпадаетъ и погибаетъ. Лишь Мыслитель живетъ въчно, онъ тотъ, для котораго "часъ не пробъетъ никогда", онъ-та въчная юность, которая, по выраженію Бхагавадъ-Гиты, одъваетъ и сбрасываетъ тъла также, какъ человъкъ надъваетъ на себя новыя одежды и снимаетъ старыя. Каждая личность представляетъ собою роль для безсмертнаго Актера, который выступаеть на подмостки жизни снова и снова, и въ переживаемой имъ жизненной драмъ каждый принятый имъ на себя характеръ есть дитя предшествовавшаго и отецъ будущаго; такимъ образомъ, жизненная драма есть непрерывающаяся исторія одного и того же дів ствующаго лица, который послъдовательно разыгрываетъ различныя роли.

Пока Мыслитель проходить черезъ раннія ступени человъческой эволюціи, жизнь его ограничивается тремя мірами, которые мы изучали въ этихъ главахъ, но придетъ время въ жизни человъчества, когда оно проникнетъ въ болъе высокіе міры и тогда перевоплощеніе перейдетъ въ область прошлаго; но пока колесо рожденія и смерти продолжаетъ вращаться, и человъкъ все еще привязанъ кънему своими желаніями, источникъ которыхъ находится въ трехъ низшихъ мірахъ, жизнь его должна протекать въ этихъ мірахъ.

Къ царству духа, которое превышаетъ ихъ, мы и обратимся теперь, хотя мало понятнаго и необходимаго для настоящей ступени развитія можетъ быть сказано о немъ. Но то, что можетъ быть сказано, все-же необходимо для дополненія очерка Древней Мудрости.

<sup>\*)</sup> См. гл. VII о Перевоплощенія.

#### Глава VI.

## Духовныя сферы (Будди и Нирвана).

Мы видъли, что человъкъ есть разумная самосознающая сущность, Мыслитель, облеченный въ тъла, принадлежащія низшей ментальной, астральной и физической сферамъ. Теперь мы подходимъ къ изученію Духа, который является его сокровеннымъ Я, источникомъ, откуда онъ произошелъ.

Этотъ Божественный Духъ-лучъ, исходящій изъ Логоса, раздъляя Его Сущность, обладаетъ троичной природой самого Логоса, и эволюція человъка, какъ такового, состоитъ въ постепенномъ проявленіи всъхъ трехъ божественныхъ аспэктовъ, въ ихъ развитіи изъ скрытаго состоянія въ состояніе активное. Путемъ этого проявленія человъкъ повторяєть въ маломъ видъ эволюцію вселенной; отсюда и произошло наименованіе его микрокосмомъ, въ противоположность макрокосму, вселенной: онъ являетъ собой какъ бы зеркало вселенной, отражение или подобіе Бога \*), и отсюда же происходить древнее оккультное изреченіе: "какъ вверху, такъ и внизу". Именно это заключенное въ человъкъ божественное начало и является ручательствомъ конечнаго торжества человъка; оно и служитъ скрытой двигательной силой, которая дълаетъ эволюцію одновременно и возможной и неизбъжной, той поднимающей человъка энергіей, которая медленно преодолъваетъ всъ трудности и всъ преграды.

Эта скрытая въ человъкъ божественная Сущность, его высшее безсмертное Я, носить наименованіе Монады \*\*\*), и намъ необходимо помнить, что Монада есть изліяніе жизни самого Логоса, содержащей въ зародыш вили въ скрытомъ состоянии, всъ божественныя силы и свойства. Эти силы приводятся къ про-

явленію благодаря толчкамъ, возникающимъ отъ соприкосновенія съ объектами вселенной, куда спускается Монада; тренія, происходящія благодаря этимъ толчкамъ, вызываютъ отвѣтныя вибраціи въ жизненномъ началъ, подвергаемомъ возбужденію, и, одна за другою жизненныя энергіи переходять изъ скрытаго состоянія въ дъятельное. Человъческая Монада обладаетъ, какъ уже сказано, тремя божественными аспэктами, будучи совершеннымъ подобіемъ Бога, и въ теченіе человъческаго цикла всъ три ея аспэкта развиваются одинъ за другимъ.

Аспэкты эти представляють собою три атрибута Божественной Жизни, проявленной во вселенной: бытіе, блаженство и разумъ, три Логоса, каждый въ отдъльности выражающій ихъ со всъмъ совершенствомъ, возможнымъ въ предълахъ проявленія. Въ человъкъ эти аспекты развиваются въ обратномъ порядкъ: разумъ, блаженство, бытіе; послъднее въ смыслъ проявленія божественныхъ силъ. Въ эволюціи человъка мы наблюдали до сихъ поръ развитіе третьяго аспэкта скрытой божественности-развитіе сознанія или разума. Мапаѕ, Мыслитель, челов'вческая душа, есть подобіе Мірового Разума, Третьяго Логоса, и все его долгое странствіе въ трехъ низшихъ космическихъ сферахъ посвящено развитію этого третьяго аспэкта, разумной стороны божественной природы человъка. Пока происходитъ этотъ процессъ, можно сказать, что двъ другія божественныя энергіи остаются пассивными, онъ еще не проявлены въ человъкъ. Тъмъ не менъе, подготовленіе для проявленія этихъ силъ уже происходитъ; онъ пробуждаются изъ той непроявленной жизни, которую мы называемъ "скрытымъ состояніемъ", посредствомъ все усиливающейся энергіи вибрацій разума, и-второй аспэкть начинаеть высылать свои первыя вибраціи, еле замътную дрожь жизни. Этотъ второй аспэктъ человъческаго духа называется по теософической терминологіи "Buddhi", имя, произведенное отъ санскритскаго названія мудрости, и онъ соотвътствуетъ четвертой или духовной сферъ нашей вселенной, сферъ, въ которой все еще продолжается двойственность, но въ которой уже нътъ разъединенія. Слова не могутъ передать этой идеи, ибо слова принадлежать нашимъ сферамъ бытія, гдъ двойственность и разъединение существуютъ одновременно, хотя нъкоторыя попытки дать приблизительное представление о томъ, все еще возможны. Это состояніе, въ которомъ каждый остается самимъ собою, съ ясностью и яркой интенсивностью, которая не доступна въ низшихъ мірахъ, и въ то же время каждый чувствуетъ, что всв остальные заключены въ немъ, нераздъльно и нераздъ-

<sup>\*) &</sup>quot;Сотворимъ человъка по образу Нашему и по подобію Нашему". Бытіе гл. 1-я ст. 26.

<sup>\*\*)</sup> Она называется Монадой, подразумъвается ли при этомъ Монада духаматеріи, Atmâ; или Монада формы Atmâ-Buddhi; или же человъческая Монада Atmâ-Buddi-Manas. Въ каждомъ случат она представляетъ изъ себя единицу и дъйствуетъ какъ единица, проявляется ли она въ одномъ, въ двухъ, или вътрехъ аспэктахъ.

лимо \*). Ближайшей аналогіей этого состоянія на землъ является отношеніе между двумя личностями, соединенными сильной и горячей любовью, которая заставляеть ихъ чувствовать, думать, дъйствовать и жить какъ одинъ человъкъ, не признавая ни преградъ, ни различій, ни "моего", ни "твоего", и не допуская разлуки \*\*). Слабый отголосокъ изъ этой сферы, достигающій до земли, и заставляетъ людей искать счастья въ соединеніи съ объектомъ своего желанія, каковъ бы ни быль этоть объекть. Полнота одиночества есть въ то же время и полнота страданія; быть обнаженнымъ до полной наготы отъ всего, какъ бы висъть въ пустомъ пространствъ въ полнъйшемъ одиночествъ, не соприкасаясь ни съ чъмъ, кромъ своей одинокой индивидуальности, быть замкнутымъ отъ всего остального въ свое отдъльное Я-воображеніе не можетъ представить себ'в бол'ве леденящаго ужаса. Антитезой этого состоянія является единеніе, совершенное же единеніе есть и совершенное блаженство.

Когда этотъ второй аспэктъ человъческаго Я начинаетъ высылать наружу свои вибраціи, эти вибраціи притягиваютъ къ себъ, такъ же какъ и въ низшихъ мірахъ, частицы матеріи своей сферы, и такимъ образомъ постепенно возникаетъ духовное (buddhi) тъло или тъло "блаженства", какъ оно иногда удачно называется \*\*\*). Единственнымъ способомъ для человъка содъйствовать построенію этого высшаго своего тъла является неустанное упражненіе въ чистой, самоотверженной, всеобъемлющей, полной милосердія любви, — любви, которая "не ищетъ своего", слъдовательно, и не можетъ добиваться возврата за свои дары. Это добровольное изліяніе безкорыстной любви есть наиболье опредъленное изъ божественныхъ признаковъ, той любви, которая все отдаетъ и ничего не ищетъ взамънъ. Чистая любовь вызвала вселенную къ

бытію, чистая любовь поддерживаеть ее и она же ведеть ее къ совершенству и къ полнотъ блаженства. И всегда, когда человъкъ изливаетъ любовь на тъхъ, кто нуждается въ ней, не дълая никакого различія и не ища ничего взамънъ, изъ чистой непосредственной радости отдавать себя, онъ развиваетъ внутри себя второй аспэктъ божественности и строитъ то тъло неизръченной радости и красоты, въ которомъ Мыслитель возстанетъ, сбрасывая съ себя всъ ограниченія, чтобы найти себя какъ безсмертную индивидуальность и въ то же время какъ единое со всъмъ, что живеть и дышить. Это и есть тоть "домъ, построенный не руками, въчный въ небесахъ", о которомъ писалъ св. Павелъ, великій христіанскій Посвященный; и онъ ставиль милосердіе и чистую любовь выше всъхъ другихъ качествъ, потому что лишь они могутъ содъйствовать къ постройкъ этого славнаго жилища. По той же причинъ разобщение называется "великой ересью" у Буддистовъ, и "единеніе" есть высшая цѣль Индуса; освобожденіе, въ его представленіи, есть не что иное, какъ уничтоженіе тахъ ограниченій, которыя держать насъ врозь, а эгоизмъ-корень зла, разрушеніе котораго ведеть къ уничтоженію страданій.

Пятая сфера — нирваническая — соотвътствуетъ высшему аспэкту Бога внутри насъ, и этотъ аспэктъ называется въ Теософіи Atmâ или высшее Я. Это—сфера чистаго бытія и божественныхъ силъ въ ихъ наиболъе полномъ проявленіи въ нашей пятиричной вселенной, ибо все, что превышаетъ ее, что находится въ шестой и седьмой сферахъ, то скрыто въ недоступномъ для насъ Божественномъ Свътъ; сознаніе "атмическое" или "нирваническое", принадлежащее жизнедъятельности пятой сферы, естъ сознаніе, которымъ владъютъ лишь немногіе опередившіе все человъчество и уже закончившіе циклъ человъческой эволюціи, которыхъ мы называемъ Учителями \*). Они разръшили въ себъ проблему соединенія самой сути индивидуальности съ нераздъльностью отъ другихъ, и они живутъ, совершенные въ мудрости, въ блаженствъ и въ силъ.

Когда человъческая Монада отдъляется отъ Логоса, это можно бы сравнить съ тонкой нитью свъта, отдъляющейся отъ свътового океана Атмы посредствомъ невообразимо тонкой обо-

<sup>\*)</sup> Читатель должень бы вернуться къ введенію и перечитать описаніе этого состоянія, данное Плотиномъ, которое начинается такъ: "Они также видять во всъхъ вещахъ" и замътить два выраженія: "Каждая вещь подобнымъ же образомъ являетъ собою все" и "Тъмъ не менъе въ каждой преобладаетъ иная особенность, и въ то же время всъ вещи видимы въ каждой".

<sup>\*\*)</sup> Это объясняетъ, почему блаженство божественной любви во многихъ св. писаніяхъ изображается въ видъ глубокой любви между супругомъ и супругой, какъ въ Bhagavad Purana Индусовъ и въ Пъсни Пъсней Соломона Евреевъ и Христіанъ. Также изображается оно и у мистиковъ Суфи и вообще у всъхъ мистиковъ.

<sup>\*\*\*)</sup> Anandamayakoska или "тъло блаженства" послъдователей Веданты. Также называется и тъло солнца, о которомъ упоминается въ Упанишадахъ и въ другихъ мъстахъ.

<sup>\*)</sup> Извъстны также подъ именемъ *Махапмъ* и *Jivanmuktas*; это — освобожденныя душн, остающіяся связанными съ физическими тълами для воздъйствія на прогрессъ человъчества. Многія другія Великія Существа пребываютъ также въ сферъ Нирваны.

лочки изъ буддической субстанціи, и нить эта заканчивается искрой, которая заключается въ овоидную оболочку изъ матеріи высшихъ отдѣловъ (Arupa, безъ формы) ментальной сферы. "Искра спускается изъ пламени посредствомъ тончайшей нити Fohat'a"\*). По мѣрѣ того, какъ эволюція подвигается, эта сіяющая овоидная оболочка растетъ и пріобрѣтаетъ опаловый оттѣнокъ, а тонкая нить расширяется все въ большій и большій проводникъ, черезъ который изливается все болѣе атмической жизни. Подъ конецъ они сливаются—третье съ вторымъ, и оба сливаются съ первымъ, какъ пламя сливается съ пламенемъ, нарушая всякое разобщеніе.

Эволюція въ условіяхъ четвертой и пятой сферъ принадлежитъ будущему нашей расы, но тѣ, которые избираютъ трудный путь ускореннаго движенія, могутъ пріобщиться къ ней и теперь, о чемъ будетъ сказано далѣе \*\*). На этомъ пути духовное тѣло (буддическое) развивается быстро, и человѣкъ начинаетъ раздѣлять сознаніе этой высокой области и познавать блаженство, которое происходитъ отъ отсутствія раздѣляющихъ препонъ, и мудрость, свободно вливающуюся, когда предѣлы сознанія уничтожены. И тогда человѣкъ освобождается отъ колеса, къ которому душа привязана въ низшихъ мірахъ, и здѣсь онъ впервые предвкушаетъ свободу, совершенство которой ожидаетъ его въ состояніи Нирваны.

Нирваническое сознаніе представляєть собою антитезу уничтоженію; это—бытіе повышенное до такой высокой степени жизненности и интенсивности, которая невообразима для тѣхъ, кто знаеть одну лишь жизнь чувствъ и земного разума. Какъ еле тлѣющій ночникъ по сравненію съ сіяніемъ полуденнаго солнца, такъ же темно и наше прикованное къ землѣ сознаніе по сравненію съ сознаніемъ Нирваны, и смотрѣть на него какъ на уничтоженіе только потому, что границы земного сознанія исчезли, похоже на то, какъ если бы человѣкъ, не видавшій ничего кромѣ ночника, сталъ утверждать, что свѣтъ не можетъ существовать безъ свѣтильни, погруженной въ масло. Что Нирвана существуеть, о томъ свидѣтельствуютъ въ священныхъ писаніяхъ Тѣ, которые переживали ея славу, и о томъ же свидѣтельствуютъ и въ настоящее время тѣ представители нашей расы, которые уже поднялись на высшую ступень совершеннаго человѣчества и понынѣ сохраняютъ

связь съ землей лишь для того, чтобы помочь восходящей расъ подниматься по тъмъ же ступенямъ безъ колебанія.

Въ Нирванъ пребываютъ Великія Сущности, которыя закончили свою собственную человъческую эволюцію въ исчезнувшихъ мірахъ и которыя выступали вмъстъ съ Логосомъ, захотъвшимъ проявить Себя въ новой вселенной. Онъ являются совершенными исполнителями Его воли. И всъ представители различныхъ областей вселенной, о дъятельности которыхъ въ различныхъ сферахъ было упомянуто, имъютъ здъсь свою обитель, ибо Нирвана представляетъ собою сердце вселенной, откуда истекаютъ всъ его жизненные токи. Отсюда исходитъ Великое Дыханіе, жизненное начало всего, и сюда же оно возвращается, когда проявленная вселенная достигаетъ своего предъла. Тамъ можно зръть Блаженство, къ которому стремятся мистики, тамъ пребываетъ Слава безъ покрова, Высочайшая Цъль бытія.

Братство всего живого имъетъ свою незыблемую основу въ области духа (сферы Атмы и Будди), ибо лишь здъсь существуеть единство, лишь здъсь можно найти совершенное согласіе. Интеллектъ есть начало разъединяющее въ человъкъ, оно различаетъ "я" отъ "не я", оно сознаетъ только одного себя, а все остальное мыслить какъ внъшнее и чуждое для себя. Это начало борящееся, враждующее, самоутверждающее, и съ точки зрвнія интеллекта весь міръ является ареной всевозможныхъ столкновеній, ожесточающихся въ той мъръ, въ какой интеллектъ участвуетъ въ нихъ. Даже и страстное начало въ человъкъ наклонно къ враждебности лишь тогда, когда его волнуютъ желанія и когда что-либо становится между нимъ и предметомъ его желанія; но оно становится все болъе и болъе враждебно-наступательнымъ по мъръ того, какъ умъ подталкиваетъ его къ дъятельности, ибо тогда оно начинаетъ изыскивать средства для удовлетворенія не только настоящихъ, но и будущихъ желаній, и стремится присвоить себъ какъ можно больше изъ запасовъ природы. Въ человъкъ лишь его интеллектъ по природъ своей наклоненъ къ враждъ, ибо онъ утверждаетъ себя какъ величину отдъльную отъ всъхъ остальныхъ, и именно въ немъ заключается корень разъединенія, въчно возобновляющійся источникъ отчужденія человѣка отъ человѣка.

Но какъ только человъкъ вступаетъ въ сферу Будди, онъ немедленно начинаетъ чувствовать единство, подобно тому, какъ отдъльные лучи солнца, расходящіеся въ разныя стороны, возвращаясь назадъ въ солнце, изъ котораго изошли, сливаются вновь

<sup>\*)</sup> Khufa Dzyan, Stanza VII, 5. Secret Doctrine, v. I.

<sup>\*\*)</sup> См. главу XI "Восхожденіе Человѣка".

воедино. Существо, находящееся на солнцъ, проникнутое его свътомъ и само изливающее этотъ свътъ, не могло бы чувствовать различія между однимъ лучемъ и другимъ и совершенно одинаково посылало бы свътовые токи по всъмъ направленіямъ; тоже и съ человъкомъ, который сознательно достигъ сферы Булли: онъ чувствуеть Братство, о которомъ другіе лишь говорять какъ объ идеаль, и онъ изливаетъ свою силу въ пользу каждаго, кто нуждается въ его помощи; онъ видитъ во всъхъ существахъ какъ бы себя самого, и все, что онъ имъетъ, считаетъ принадлежащимъ столько же имъ, сколько и себъ, болъе того-скоръе имъ, потому что нуждаются они больше, а силъ у нихъ меньше, чъмъ у него. Такъ старшіе братья въ дружной семь беруть на себя бремя семьи, охраняя младшихъ братьевъ отъ горя и нужды; для духа братства слабость есть право на помощь и на любовное покровительство, а не поводъ для угнетенія. Всѣ великіе основатели религій дъйствовали изъ этой сферы единства и отличались всегда великимъ состраданіемъ и нѣжностью, отзываясь на всѣ внъшнія и внутреннія нужды людей. Сознаніе этого внутренняго единства, признаніе единаго я, пребывающаго во всемъ, есть единственное незыблемое основаніе Братства; все остальное измънчиво.

Сознаніе это сопровождается ув'тренностью, что ступень эволюціи, достигнутая различными живыми существами, зависить главнымъ образомъ отъ того, что можно бы назвать ихъ возрастомъ. Одни начали свое странствіе гораздо позднѣе, чѣмъ другіе, и хотя основныя свойства у всъхъ равны, нъкоторые развернули гораздо большее количество изъ этихъ свойствъ потому, что въ ихъ распоряженіи было бол'є времени, чімъ у младшихъ братьевъ, Такъ же не мудро было бы осуждать зерно, что оно еще не превратилось въ цвътокъ, или младенца, что онъ не проявляетъ свойствъ взрослаго человъка, какъ осуждать молодыя души, окружающія насъ, что онъ еще не развились до степени, которая уже достигнута нами. Въдь мы не осуждаемъ себя за то, что не достигли еще до божественнаго совершенства, а между тъмъ современемъ и мы будемъ стоять тамъ, гдъ стоятъ наши старшіе братья. Какое же право имъемъ мы осуждать тъхъ, кто моложе насъ? Самое слово братство заключаетъ идею одинаковой крови и неодинаковаго развитія; поэтому-го оно и представляетъ истинное звено между всъми созданіями вселенной-единство сущности жизни и различіе въ ступеняхъ, достигнутыхъ проявленіями этой жизни.

Мы всѣ едины по нашему происхожденію, едины по способу нашей эволюціи и едины по общей цѣли нашего бытія, а различіе въ нашихъ возрастахъ и въ достигнутомъ размѣрѣ должно лишь вызывать въ насъ взаимную тѣсную и нѣжную связь. Все, что человѣкъ могъ бы сдѣлать для своихъ братьевъ по плоти, которые иногда бываютъ для него дороже самого себя, является истинной мѣрой того, что онъ долженъ дѣлать для каждаго, кто раздѣляетъ съ нимъ единую жизнь. Люди бываютъ исключены изъ сердца своихъ братьевъ вслѣдствіе различія расы, класса и происхожденія; человѣкъ, мудрый любовью, поднимается надъ всѣми этими наружными различіями и сознаетъ, что жизнь всѣхъ исходить изъ одного и того же источника, что всѣ люди—члены одной великой семьи.

Признаніе всеобщаго Братства и стремленіе осуществить его въ земной жизни, является такимъ сильнымъ двигателемъ для развитія высшей природы человъка, что это признаніе сдълано единственнымъ обязательнымъ условіемъ для вступленія въ Теософическое Общество, единственнымъ "предметомъ въры", который всъми вступающими въ Общество долженъ быть принятъ безусловно. Осуществленіе этой въры въ жизни, хотя бы и въ незначительной степени, уже вызываетъ очищение сердца и расширение духовнаго кругозора; совершенное же ея осуществленіе вырываетъ съ корнемъ всъ темные слъды разъединенія и позволяетъ чистому свъту единаго Я озарять насъ подобно свъту, проходящему черезъ прозрачное стекло. Никогда не слъдуетъ забывать, что Братство существуеть какъ фактъ, все равно отрицаетъ ли его человъкъ, или признаетъ. Человъческое невъдъніе не мъняетъ законовъ природы и не можетъ измънить ни на одну іоту ея неизмъннаго и непреодолимаго движенія. Законы ея уничтожаютъ все, что противится имъ, и разбиваютъ вдребезги нежелающаго согласоваться съ ними. Поэтому ни одинъ народъ не имъетъ прочнаго будущаго, который допускаеть поруганіе Братства, ни одна цивилизація, построенная на его противоположномъ началъ, не можетъ продолжаться. Намъ нечего создавать Братство, оно уже существуеть. Намъ нужно только привести наши жизни въ согласіе съ нимъ, если мы хотимъ, чтобы дъла наши не погибли.

Можетъ показаться страннымъ, что духовная сфера (Буддическій планъ) — нъчто совершенно не реальное и туманное для многихъ—вліяетъ въ такой степени на всъ остальные міры, и что силы ея могутъ даже разбивать вдребезги все, что съ ними не гармонируетъ въ низшихъ мірахъ. А между тъмъ это такъ, ибо

этотъ міръ есть выраженіе духовныхъ силъ, и онѣ-то и являются тѣми руководящими и формирующими энергіями, которыя все проникаютъ и медленно, но вѣрно подчиняютъ себѣ все сущее. Поэтому-то Братство, какъ духовное явленіе, несравненно болѣе реальная вещь, чѣмъ всякая внѣшняя организація; оно — жизнь, а не форма, оно — "мудрый и добрый порядокъ всѣхъ вещей". Оно можетъ проявляться подъ безконечнымъ разнообразіемъ внѣшнихъ формъ, соотвѣтствующихъ данному времени, но жизнь, ихъ одушевляющая, остается все та же, и счастливы тѣ, которые различаютъ ея присутствіе и которые дѣлаютъ себя проводниками ея живой силы.

Читатель имъетъ теперь передъ собою составныя части человъка и тъ области, которымъ эти составныя части соотвътствуютъ; краткое повтореніе всего изложеннаго поможетъ ему получить ясную идею обо всемъ сложномъ цъломъ.

Человъческая Монада и есть Atmâ-Buddhi-Manas или, выражаясь иначе, Духъ, Духовная Душа и Душа человъческая. Тотъ факть, что всв три являются лишь аспэктами Божественнаго Я, дълаетъ возможнымъ въчное существованіе человъка, и хотя всъ три аспэкта проявляются врозь и послъдовательно, ихъ единство по существу дълаетъ возможнымъ, чтобы человъческая душа сливалась съ Духовной Душой, отдавая последней драгоценную сущность своей индивидуальности, а последняя, ставъ индивидуальной, сливалась съ Духомъ, причемъ она окрашиваетъ послъднійесли такое выраженіе допустимо - тъми оттънками, которые присущи ея индивидуальности, оставляя при этомъ неприкосновеннымъ свое существенное единство со всеми другими лучами Логоса и съ Самимъ Логосомъ. Эти три аспэкта образуютъ седьмое, шестое и пятое начала человъка, а субстанція, которая ограничиваетъ или облекаетъ ихъ, т. е. которая дълаетъ ихъ проявленіе возможнымъ, принадлежитъ соотвътственной пятой (нирванической), четвертой (буддической) и третьей (ментальной) сферамъ нашей солнечной системы. Пятое начало (Manas) образуетъ для себя тъло въ ментальной сферъ, дабы войти въ соприкосновение съ міромъ физическихъ явленій; при этомъ оно перемѣшивается съ четвертымъ началомъ, съ природой желанія, или Кâma, которая принадлежить второй или астральной сферф. Спускаясь въ первую или физическую сферу, мы имъемъ третье, второе и первое начала человъка: его особую жизнь или Prâna; эфирный двойникъ, проводникъ Prån'ы и плотное тъло, соприкасающееся съ наиболъе грубыми веществами физическаго міра. Мы уже видъли, что иногда Ргапа не разсматривается какъ отдъльное "начало" и тогда перемѣшавшіяся между собою астральное и Ментальное тѣла называются вмѣстѣ Кâma-Manas; чистый разумъ получаетъ названіе высшаго Маnas, а умственное начало, отдъленное отъ астральнаго, именуется низшимъ Мanas. И тогда наиболѣе вѣрнымъ понятіемъ о человѣкѣ будетъ то, которое яснѣе всего передаетъ идею объ единой неизмѣнной жизни, проявляющейся черезъ различныя формы, которыя ставятъ извѣстныя границы, извѣстныя условія для выраженія ея энергіи, чѣмъ и вызывается все разнообразіе проявленной жизни. И тогда мы увидимъ въ единомъ Я единую Жизнь, источникъ всѣхъ энергій человѣка, разнообразіе же формъ мы будемъ имѣть въ буддическомъ тѣлѣ, въ тѣлѣ "причинности", въ ментальномъ, астральномъ и физическомъ (эфирное и плотное) тѣлахъ \*). Соединяя обѣ точки зрѣнія въ одно, мы можемъ построить такую таблицу:

| Начала:                              |           | Жизнь:   | формы.                                               |
|--------------------------------------|-----------|----------|------------------------------------------------------|
| Atmå. Духъ Вuddhi. Духовная Д        | vша       |          | Тъло блаженства.<br>Тъло причинности (corps causal). |
| Высшій Manas. } ч<br>Низшій Manas. } | еловъческ | ая Душа. | Ментальное тъло.                                     |
| Kâma. Животная д                     | 7ша       |          | Астральное тъло.                                     |
| Tinga Sharira **)                    |           |          | Эфирный двойникъ Физическое тъло.                    |

Мы увидимъ позднѣе, что различіе ограничивается одними названіями, и что шестое, пятое, четвертое и третье "начала" являются дѣятельностью Духа (Atmâ) въ буддическомъ, "причинномъ", ментальномъ и астральномъ тѣлахъ, тогда какъ второе и первое "начала" являются самыми низшими тѣлами. Эта система наименованія можетъ стать источникомъ замѣшательства для изучающихъ эти вопросы, но имена эти даются лишь за неимѣніемъ

 Буддическое тѣло
 . Anandamayakosha.

 Тѣло причинности (corps causal)
 Vignyânamayakosha.

 Ментальное тѣло Астральное тѣло
 . Manomayakosha.

 Физическое тѣло Плотное
 . Annamayakosha.

 Физическое тѣло
 . Annamayakosha.

<sup>\*)</sup> Для читателей, привыкшихъ болъе къ Ведантской классификаціи, даемъ другую таблицу:

<sup>\*\*)</sup> Linga Sharîra, имя, которое вначалѣ давалось эфирному тѣлу, и оно не должно быть смѣшиваемо съ Linga Sharira индусской философіи. Sthûla Sharîra есть санскритское названіе для плотнаго человѣческаго тѣла.

болъе совершенныхъ и только какъ указанія на факты, принятые въ теософическихъ ученіяхъ.

Различныя тонкія тъла человъка, которыя мы изучали, составляють въ своемъ соединеніи то, что обыкновенно называется аурой человъческаго существа. Аура имъетъ видъ овоиднаго свътящагося облака, окружающаго плотное физическое тъло. То, что обыкновенно называется аурой, представляетъ собою лишь тв части тонкихъ тълъ человъка, которыя распространяются за периферію плотнаго физическаго тала; каждое тало закончено въ самомъ себъ и проникаетъ тъ тъла, которыя грубъе и плотнъе его; оно — большаго или меньшаго размъра, соотвътственно своему развитію, и вся та часть его, которая выдается изъ границъ плотнаго физическаго тъла и носитъ названіе ауры. Такимъ образомъ, аура человъка состоитъ изъ выдающихся частей эфирнаго двойника, астральнаго и ментальнаго тълъ, тъла причинности (corps causal) и, въ ръдкихъ случаяхъ, буддическаго тъла, освященнаго сіяніемъ Атмы. Иногда аура бываетъ тусклая, грубо и нечисто окрашенная, иногда великольпно сверкающая чудными цвътовыми переливами; ея видъ зависитъ вполнъ отъ ступени эволюціи, достигнутой человъкомъ, отъ развитія его различныхъ твлъ, отъ нравственнаго и умственнаго характера, который онъ успълъ развить въ себъ. Всъ его мъняющіяся страсти, желанія и мысли записаны въ его ауръ и формой, и окраской, и цвътомъ, такъ что "имъющій очи открытыми" для подобнаго чтенія можеть все это прочесть, взглянувъ на человъка. Весь характеръ запечатлънъ здъсь точно такъ же, какъ и всъ мимолетныя измъненія, и здъсь уже невозможенъ обманъ, какъ онъ возможенъ подъ прикрытіемъ маски, именуемой нами "физическое тъло". Увеличеніе въ размъръ и въ красотъ ауры есть безошибочный признакъ человъческаго прогресса, и оно, несомнънно, говоритъ о ростъ и очищеніи Мыслителя и его оболочекъ.

## ГЛАВА VII.

## Перевоплощеніе.

Теперь мы въ состояніи перейти къ разсмотрѣнію одного изъ коренныхъ ученій Древней Мудрости,—ученію о перевоплощеніи. Нашъ взглядъ на перевоплощеніе будетъ яснѣе и въ большемъ соотвѣтствіи съ естественнымъ порядкомъ вещей, если мы посмотримъ на него какъ на міровой принципъ, затѣмъ уже будемъ разсматривать его въ примѣненіи къ человѣческой душѣ

Обыкновенно его отрываютъ изъ общаго космическаго порядка и разсматриваютъ какъ сдвинутый съ мъста отрывокъ, къ вящшему его вреду. Ибо всякая эволюція состоитъ изъ развивающейся жизни, переходящей изъ одной формы въ другую и накопляющей въ себъ опыты, добытые при посредствъ этихъ формъ; перевоплощеніе человъческой души не есть появленіе какого-то новаго принципа эволюціи, но есть лишь приспособленіе всемірнаго принципа къ условіямъ, необходимымъ для достиженія индивидуализаціи непрестанно развивающейся жизни.

Проф. Л. Хорнъ \*) даетъ интересныя толкованія идеи пресуществованія съ точки зр'внія научной мысли Запада. Онъ говоритъ: "Съ принятіемъ ученія объ эволюціи старыя формы мысли рушатся; всюду встають новыя идеи на мъсто изжитыхъ догматовъ и мы имъемъ передъ собой зрълище общаго интеллектуальнаго движенія въ направленіи до странности параллельномъ съ восточной философіей. Небывалая быстрота и разносторонность научнаго прогресса въ теченіе посл'яднихъ пятидесяти л'ятъ, не могли не вызвать одинаково небывалаго ускоренія мышленія и въ широкихъ, внънаучныхъ кругахъ общества. Что высочайшіе и наиболъе сложные организмы развились изъ простъйшихъ организмовъ; что на единой физической основъ жизни стоитъ весь живой міръ; что не можетъ быть проведена черта, раздъляющая животное и растительное царства; что различіе между жизнью и нежизнью есть различіе по степени, а не по существу; что матерія столько же непостижима, какъ и духъ, и что оба-лишь различныя проявленія одной и той же неизвъстной реальности-все это сдълалось уже общими мъстами новой философіи. Послъ признанія, даже со стороны теологіи, физической эволюціи, было нетрудно предсказать, что признаніе эволюціи психической-вопросъ лишь времени, ибо барьеръ, воздвигнутый старымъ догматомъ для того, чтобы воспрепятствовать человъку заглянуть въ свое прошлое, былъ разбитъ. И нынъ идея о пресуществованіи переходитъ для изучающаго научную психологію изъ области теорій въ область фактовъ, подтверждая буддическое объяснение міровой тайны какъ вполнъ правдоподобное и не менъе научное, чъмъ имъющіяся въ распоряженіи науки гипотезы. "Никто, кромъ поверхностныхъ

<sup>\*)</sup> Проф. Хöрнъ въ своей передачъ буддистской точки зрънія на перевоплощеніе не точенъ въ своихъ выраженіяхъ, и его употребленіе слова "Еgo" можетъ спутать читателя его чрезвычайно интересной статьи, если различіе между безсмертнымъ и временнымъ Еgo не будетъ постоянно сохраняться въ умъ читателя.

мыслителей—пишетъ покойный профессоръ Гёскли—не отвергнетъ ученія о перевоплощеніи какъ нелѣпость. Подобно ученію о самой эволюціи, названное ученіе имѣетъ свои корни въ мірѣ реальности, и оно имѣетъ право на такую же поддержку, на какую имѣетъ право каждое разсужденіе, исходящее изъ аналогіи". (Evolution and Ethics, p. 61, 1894).

Разсмотримъ Монаду формы, Atma Buddhi. Въ этой Монадъ, частицъ жизни Логоса, кроются всъ божественныя силы, но, какъ мы уже видъли, онъ находятся въ состояніи скрытомъ, непроявленномъ и недъйствующемъ. Онъ должны быть постепенно пробуждены вившними толчками, ибо самая природа жизни состоитъ въ отвътныхъ колебаніяхъ на вибраціи, воздъйствующія на нее. И такъ какъ всв возможности вибрацій кроются въ Монадъ, каждая вибрація, достигающая до нея, пробуждаеть соотвътствующую ей колебательную силу, и такимъ образомъ одна сила за другой переходить изъ скрытаго состоянія въ состояніе д'яятельное. Въ этомъ заключается вся тайна эволюціи; окружающая среда дъйствуеть на виъшнюю форму живого существа, и это дъйствіе передается черезъ внѣшнюю оболочку самой жизни, Монадъ, вызывая въ ней отвътныя вибраціи, которыя, въ свою очередь, излучаются изъ нея (черезъ посредство оболочекъ) въ окружающую среду. Эти отвътныя вибраціи дъйствуютъ изнутри на оболочку, приводя въ колебаніе частицы, изъ которыхъ она построена, и приспособляя ихъ расположение сообразно первоначальному импульсу, полученному извнъ. Въ этомъ и состоятъ дъйствія и противодъйствія, происходящія постоянно между окружающей средой и организмомъ, которыя признаются всеми біологами и разсматриваются некоторыми изъ нихъ какъ удовлетворительное механическое объяснение эволюціи. Ихъ терпъливое и тщательное наблюдение надъ этими взаимодъйствіями не даеть, однако, объясненія, почему организмъ реагируетъ такимъ образомъ на внъшніе стимулы; лишь Древняя Мудрость приподнимаетъ покровъ надъ тайной эволюціи, указывая на единое Я въ сердцъ всъхъ различныхъ формъ, на скрытый источникъ всъхъ движеній въ природъ.

Овладъвъ этой основной идеей о жизни, обладающей способностью отвъчать на всевозможныя вибраціи, которыя способны достигать до нея изъ внъшняго міра, и, достигнувъ до ея внутренней сути, извлекать изъ нея отвътныя вибраціи, слъдующей основной идеей, которой необходимо овладъть, будетъ идея непрерывности жизни и формы. Формы передають свои особенности новымъ формамъ, которыя происходять отъ нихъ; эти

новыя формы, состоя изъ той же субстанціи, отдъляются отъ своей матери формы, чтобы вести самостоятельное существованіе. Посредствомъ дъленія, посредствомъ почкованія, посредствомъ выталкиванія зародыша, посредствомъ развитія зародыша внутри материнскаго организма, сохраняется физическая непрерывность и повторяются каждой новой формой характерныя особенности предшествовавшей формы \*). Наука группируетъ эти факты въ отдълъ закона наслъдственности, и ея наблюденія относительно передачи физическихъ свойствъ прекрасно освъщаютъ работу природы въ міръ феноменовъ. Но не нужно забывать, что все это примънимо лишь къ построенію физическаго тъла, въ составъ котораго входятъ матеріалы, доставляемые родителями.

Болъе скрытая работа природы, та работа жизни, безъ которой форма не могла бы существовать, остается неизслъдованной, такъ какъ она недоступна для физическаго наблюденія, и этотъ пробълъ можетъ быть заполненъ только ученіями Древней Мудрости, переданными міру Тъми, которые еще въ древности были въ состояніи пользоваться сверхфизическими способами наблюденія, вполнъ поддающимися провъркъ со стороны каждаго ученика, который терпъливо учится въ ихъ школъ.

Ученія эти доказывають, что существуєть непрерывность жизни такая же, какъ и непрерывность формы, и что именно въ этой непрерывающейся жизни, скрытыя энергіи которой все бол'ве и болъе пробуждаются благодаря стимуламъ, достигающимъ до нихъ черезъ посредство послъдовательныхъ формъ, -- и сохраняются всъ опыты, пріобрътенные жизнью, которая заключена въ эти формы, ибо, когда форма погибаетъ, освободившаяся изъ нея жизнь сохраняеть повъсть всъхъ переживаній въ энергіяхъ, пробужденныхъ этими переживаніями. Унося съ собой весь накопленный опыть, освободившаяся жизнь готова снова излиться въ новыя формы, происшедшія отъ старой формы. Пока жизнь заключалась въ предыдущей формъ, она дъйствовала черезъ нее, приспособляя ее къ выраженію вновь пробуждающейся энергіи, и предыдущая форма передала всъ эти приспособленія, внъдренныя въ ея вещество, своей отдълившейся части, которую мы называемъ ея потомствомъ. Послъднее, состоя изъ того же вещества, отличается и всъми особенностями этого вещества. Жизнь вливается въ этотъ новый отпрыскъ со всѣми своими уже пробужденными силами и начинаетъ формовать его и приспособлять еще

<sup>\*)</sup> Совътуемъ познакомиться съ изслъдованіями Вейсмана относительно непрерывности зародышевой плазмы.

полнъе и еще болъе и т. д. и т. д. Современная наука доказываеть все яснъе, что наслъдственность играеть тъмъ меньшую роль, чемъ выше развитіе даннаго индивидуума; что умственныя и нравственныя качества не передаются отъ родителей къ потомкамъ, и что чъмъ выше качества, тъмъ разительнъе становится этотъ фактъ. Ребенокъ генія родится часто тупицей, а обыкновенные родители даютъ жизнь генію. Непрерывающійся субстратъ долженъ существовать, нъчто постоянное, въ чемъ бы сохранялись разъ пріобрътенныя умственныя и нравственныя качества, иначе они не могли бы возрастать, иначе природа въ этой наиболъе важной своей области проявила бы случайность и блужданіе вмъсто обычной непрерывности своего творчества. По поводу этого вопроса наука молчить, но Древняя Мудрость учить, что этоть непрерывающійся субстрать есть Монада, которая представляеть собой хранилище всъхъ результатовъ, всъхъ опытовъ и переживаній, которые сохраняются въ ней какъ возрастающія лъятельныя силы. Овладъвъ вполнъ обоими принципами: идеей Монады съ ея потенціями, превращающимися въ дѣятельныя силы, и идеей непрерывности жизни и формы, мы можемъ обратиться къ изученію подробностей; при этомъ мы увидимъ, что, принявъ оба названныя положенія, мы получимъ разръшеніе многихъ задачь, не ръшенныхъ современной наукой, а также и тъхъ мучительныхъ загадокъ жизни, надъ которыми тщетно быются мыслители и альтруисты.

— Начнемъ наши наблюденія надъ Монадой съ того момента, когда она впервые подвергается воздъйствіямъ со стороны трехъ высшихъ подраздъленій ментальной сферы (Arupa, безъ формы), т. е. съ самаго начала эволюціи формы. Ея первыя слабыя отвътныя вибраціи притягиваютъ вокругъ нея нъкоторое количество матеріи ментальной сферы, и такимъ образомъ возникаетъ постепенная эволюція уже упомянутаго перваго элементальнаго царства \*).

Существуетъ семь основныхъ типовъ Монады; иногда ихъ изображаютъ аналогичными съ семью цвѣтами солнечнаго спектра, происшедшими отъ трехъ первичныхъ цвѣтовъ \*\*). Каждый изъ

этихъ семи типовъ обладаетъ своими отличительными характеристиками, и эти свойства сохраняются черезъ всѣ циклы ихъ эволюціи, отражаясь на всѣхъ рядахъ живыхъ существъ, одушевленныхъ ими. Начинается процессъ подраздѣленія каждаго изъ семи типовъ Монады, продолжающійся безъ перерыва до тѣхъ поръ, пока—послѣ безчисленныхъ подраздѣленій—не получится индивидуальность. Но намъ достаточно прослѣдить здѣсь лишь одну линію эволюціи,—остальныя шестъ сходны по принципу.

Токи, посылаемые силами Монады, пытающимися впервые излиться наружу, обладають лишь краткою жизнью въ формъ; тъмъ не менъе весь опытъ, истекающій изъ этихъ первыхъ попытокъ, выражается въ самой Монадъ усиленными отвътами на воздъйствія извиъ; а такъ какъ эта отвътная жизнь состоить изъ вибрацій, которыя часто не соотвътствуютъ между собой, внутри Монады возникаетъ наклонность къ раздъленію, при чемъ гармонически вибрирующія силы тесно группируются между собою, какъ бы для согласованной дъятельности, и это длится до тъхъ поръ, пока не возникнутъ "подраздъленія Монады", если можно такъ выразиться, сходныя въ своихъ главныхъ свойствахъ, но различающіяся въ подробностяхъ, подобно разнымъ оттынкамъ одного и того же цвъта. Онъ становятся, благодаря воздъйствіямъ, идущимъ изъ низшихъ подраздъленій ментальной сферы (rûpa), Монадами второго элементальнаго царства. И такъ какъ процессъ продолжается, отвътныя силы Монады растутъ, и каждая Монада одушевляетъ жизнью безчисленныя формы, черезъ которыя она и получаетъ извиъ воздъйствія; а по мъръ того, какъ одиъ формы разрушаются, Монада непрестанно оживотворяетъ все новыя и новыя формы. И процессъ подраздъленія продолжается безъ перерыва, благодаря причинъ, приведенной выше.

Такимъ образомъ, каждая Монада воплощается непрестанно въ новыя формы и сохраняетъ внутри себя всъ силы, пробужденныя разнообразными опытами, которымъ она подвергалась черезъ посредство оживотворяемыхъ ею формъ. Мы можемъ разсматривать Монаду какъ душу цълой группы родственныхъ формъ; а по мъръ того, какъ эволюція продолжается, эти формы представляютъ все болъе и болье различія въ качествахъ, которыя суть не что иное, какъ силы "монадической групповой души", проявленныя посредствомъ формъ, въ которыхъ она воплощена. Безчисленныя "подраздъленія Монады"—этого второго элементальнаго царства—достигаютъ теперь той ступени эволюціи, на которой

<sup>\*)</sup> См. гл. 1 "Физическая сфера".

<sup>\*\*) &</sup>quot;Какъ вверху, такъ и внизу". Невольно вспоминаются три Логоса и семь первичныхъ "Сыновъ Пламени"; въ христіанской символикъ—Св. Троица и Семь Духовъ, стоящихъ передъ престоломъ Всевышняго; у Заройстра—Ахурамазда и семь Амешаспентовъ.

онъ начинаютъ отвъчать на вибраціи астральной матеріи; съ этихъ поръ онъ начинаютъ дъйствовать въ астральной сферъ и становятся Монадами третьяго элементальнаго царства, повторяя въ этомъ болъе грубомъ міръ всъ процессы, уже выполненные въ ментальной сферъ. Постепенно подраздъленія Монадъ, которыя мы назвали "групповыми душами", становятся все болъе и болъе многочисленными, выказывають все болъе и болъе различій въ подробностяхъ, а по мъръ того, какъ отличительные признаки отдъльныхъ формъ становятся все ярче, число послъднихъ уменьшается все болъе. Между тъмъ-упомянемъ объ этомъ мимоходомъ непрестанный потокъ Жизни, истекающій изъ Логоса, доставляеть на высшихъ ступеняхъ ментальной сферы новыя Монады формъ; такимъ образомъ эволюція продолжается не прерываясь, и, по мъръ того, какъ болъе развитыя Монады воплощаются въ низшихъ мірахъ, ихъ мъсто въ высшихъ мірахъ заполняется вновь истекающими Монадами.

Этимъ, постоянно повторяющимся процессомъ перевоплощенія Монадъ, или "монадическихъ групповыхъ душъ" въ астральномъ міръ, эволюція ихъ продолжается до тъхъ поръ, пока онъ не дълаются способными отвъчать на воздъйствія со стороны физической матеріи. Если мы вспомнимъ, что первичный атомъ каждой сферы имъетъ своей внъшней оболочкой наиболъе грубую матерію непосредственно предшествующей сферы, не трудно будетъ понять, какимъ образомъ Монады, спускаясь въ своемъ воплощеніи, подвергаются воздъйствіямъ всъхъ сферъ, черезъ которыя онъ послъдовательно проходять. Когда въ первомъ элементальномъ царствъ для Монады становится уже привычнымъ вибрировать отвътно на прикосновенія матеріи соотвътствующей сферы, вслъдъ за этимъ на нее начинаетъ дъйствовать-черезъ наиболъе грубыя формы этой матеріи—и матерія слѣдующей низшей сферы. Такимъ образомъ, облеченная въ формы, построенныя изъ наиболъе грубыхъ матеріаловъ ментальной сферы, Монада становится чувствительной и къ вибраціямъ астральной атомистической матеріи; когда же она воплощается въ формы, построенныя изъ наиболъе грубой астральной матеріи, она начинаетъ отвъчать на воздъйствія атомистическаго эфира физической сферы, внъшніе покровы котораго состоять изъ наиболье грубыхъ матеріаловъ астральной сферы. Такимъ образомъ Монада достигаетъ физической сферы, или, точнъе говоря, всъ эти "монадическія групповыя души" начинаютъ воплощаться въ тончайшія физическія формы, представляющія собой эфирных двойников будущих плотныхъ минераловъ физическаго міра. Въ эти эфирныя формы духи природы \*) вносятъ болѣе плотные физическіе матеріалы.

И такъ строятся минералы всевозможныхъ видовъ; минералы представляютъ изъ себя наиболъе непроницаемыхъ проводниковъ для развивающейся жизни, вслъдствіе чего жизненныя силы могутъ проявляться черезъ нихъ лишь весьма слабо. Каждая "монадическая групповая душа" имъетъ свое собственное выраженіе, свою минеральную форму, въ которой она и воплощается, достигая постепенно все большей дифференціаціи. Эти монадическія групповыя души называются иногда общимъ именемъ "минеральной Монады", или Монады, воплощенной въ минеральномъ царствъ.

Начиная съ этого времени, пробужденныя энергіи Монады начинаютъ играть болъе активную роль въ эволюціи. Вызванныя къ дъятельности, онъ начинаютъ—до извъстной степени—искать выраженія для себя и начинаютъ производить опредъленное, образующее дъйствіе на внъшнія формы, въ которыя онъ заключены.

Когда же ихъ дъятельность начинаетъ проявляться слишкомъ энергично для минеральной оболочки, тогда наступаетъ время для возникновенія болъе пластическихъ формъ растительнаго царства \*\*).

Относительно минеральнаго царства мы уже указывали на ясно выраженную наклонность къ опредъленной организаціи формы, къ проведенію неизмѣнныхъ линій \*\*\*), вдоль которыхъ и происходитъ процессъ роста. Эта наклонность проявляется въ построеніи всѣхъ формъ, и она-то и придаетъ такую прекрасную симметрію всѣмъ естественнымъ предметамъ, которая поражаетъ насъ при внимательномъ наблюденіи природы.

Въ царствъ растительномъ "монадическія групповыя души" подвергаются все новымъ подраздъленіямъ, и притомъ съ растущей быстротой, вслъдствіе увеличивающагося разнообразія воздъйствій, которымъ онъ подвергаются извнъ. Результатомъ этого невидимаго для насъ подраздъленія является развитіе семействъ, родовъ и видовъ растительнаго царства. Если какойлибо родъ съ своей групповой душой подвергается ръзкому различію въ условіяхъ существованія, т. е. если зависящія отъ нея формы находятся въ условіяхъ, сильно разнящихся между собой,

<sup>\*)</sup> См. гл. II.

<sup>\*\*)</sup> Духи природы выполняють этоть переходь изъ минеральнаго въ растительное царство въ физической средъ.

<sup>\*\*\*</sup>) Рѣчь идеть объ осяхъ роста, которыя опред $\pm$ ляють форму минерала. Особенно ясно онъ являются въ кристаллахъ.

тогда возникаетъ наклонность къ раздъленію (къ дифференціаціи) внутри самой Монады, результатомъ чего являются новые виды, обладающіе каждый своей собственной специфической групповой душой. Когда природа предоставляется самой себъ, эти процессы совершаются весьма медленно, хотя "духи природы" и работаютъ, не переставая, въ направленіи дифференціаціи видовъ. Когда же появляется человъкъ и начинаетъ оказывать искусственное воздъйствіе на процессы природы и создавать культуру земли, вызывая дъятельность одного рода силъ и ограничивая другія силы, тогда естественная дифференціація можеть быть чрезвычайно ускорена и новые виды могуть появляться гораздо легче. Но, пока не произошло окончательнаго раздъленія внутри монадической групповой души, возврать къ прежнимъ условіямъ существованія можеть сгладить появившуюся наклонность къ раздъленію. Если же внутри Монады разд'эленіе окончилось, новые виды устанавливаются прочно и въ свою очередь готовы дать новыя развътвленія.

У нъкоторыхъ долговъчныхъ представителей растительнаго царства начинаетъ ясно проявляться элементъ личный-устойчивость ихъ организма дълаетъ возможнымъ это отдаленное подготовленіе къ индивидуальности. У дерева, живущаго иногда цълыя столътія, постоянное возвращеніе одинаковыхъ условій, какъ смъна временъ года, чередующихся изъ года въ годъ и вызывающихъ внутреннія изм'єненія поднятія сока, возникновенія и опаданія листьевъ, цвътенія и т. д., а съ другой стороны, прикосновеніе вътра, солнечныхъ лучей и дождя, всъ эти внъшнія вліянія съ своимъ чередующимся ритмомъ, вызываютъ отвътныя вибраціи внутри монадической групповой души. И разъ это чередованіе условій, повторяясь постоянно, запечатл'євается внутри Монады, появленіе одного условія вызываеть въ ней смутное ожиданіе и послъдующаго явленія, неизмънно его сопровождавшаго. Природа не развиваетъ ни одного изъ своихъ качествъ внезапно, и здъсь мы видимъ первое очертаніе того явленія, которое современемъ разовьется въ память и предвидъніе.

Въ растительномъ царствъ появляется также и предвъстникъ ощущенія, и въ высшихъ представителяхъ этого царства оно развивается до ступени, которая западными психологами обозначается терминомъ "массивныя ощущенія", пріятныя и непріятныя \*).

Не нужно забывать, что Монада постепенно окружала себя частицами матеріи каждой космической сферы, черезъ которую она проходила, вслъдствіе чего она и можетъ соприкасаться съ вибраціями всъхъ пройденныхъ сферъ, при чемъ болъе сильныя вибраціи, которыя исходять изъ наиболъегрубыхъ частицъ матеріи, ощущаются всегда прежде другихъ. Солнечный свътъ, а также и холодъ, вызванный его отсутствіемъ, запечатлъваются подъ конецъ въ сознаніи Монады; въ астральной же ея оболочкъ, приводимой при этомъ въ легкое колебательное состояніе, возникаетъ то слабое "массивное ощущеніе", о которомъ шла сейчасъ рѣчь. Дождь и засуха, которые воздъйствують на механическое построение формы и на ея способность передавать вибраціи одушевляющей ее Монадъ, представляютъ собою еще одну изъ тъхъ "противоположныхъ паръ", воздъйствіе которыхъ вызываетъ въ живомъ существъ способность различать, ту способность, которая представляетъ собою корень всъхъ ощущеній, а позднъе и каждой мысли. Такимъ образомъ, снова и снова повторяя свои воплощенія въ растеніяхъ, монадическія "групповыя души" развиваются въ растительном ь царствъ до тъхъ поръ, пока тъ изъ нихъ, которыми одушевлены наиболъе совершенные представители этого царства, не подготовятся вполнъ для перехода въ слъдующее царство природы.

Этотъ переходъ ведеть ихъ въ царство животное, и здѣсь онѣ начинаютъ медленно развивать въ своихъ физическихъ и астральныхъ оболочкахъ вполнѣ опредѣленныя личныя качества. Животное, способное къ свободному передвиженію, подвергаетъ себя большему разнообразію воздѣйствій, чѣмъ растеніе, прикрѣпленное къ одному мѣсту, а разнообразіе воздѣйствій всегда ускоряетъ дифференціацію.

Но монадическая групповая душа, которая оживляеть извъстное число дикихъ животныхъ одного и того же вида, хотя и получаетъ большее разнообразіе впечатлъній, все же не можетъ развиваться быстро, въ виду того, что впечатлънія эти постоянно повторяются и воспринимаются однообразно всъми представителями даннаго вида.

Всъ внъшнія воздъйствія помогають развитію физическихъ и астральныхъ оболочекъ, черезъ которыя монадическая групповая душа собираетъ свои опыты. Когда физическая форма представителя того или другого вида погибаетъ, опытъ, собранный посредствомъ этой формы, сохраняется въ групповой душъ и какъ бы окрашиваетъ ее новымъ оттънкомъ; это новое свойство монадической групповой души, проникающее вмъстъ съ жизнью во всъ

<sup>\*) &</sup>quot;Массивными ощущеніями" называются тѣ, которыя испытываются всѣмъ организмомъ, а не какой-либо одной его частью преимущественно передъ другой. Ощущенія эти представляютъ антитезу "острымъ ощущеніямъ".

новорожденныя животныя того же вида, передаеть всъмъ имъ опытъ погибшаго животнаго. Такимъ образомъ, постоянно повторяющіеся опыты, накапливаемые въ групповой душъ, являются инстинктами, "наслъдственными свойствами" въ новыхъ представителяхъ того же вида.

Благодаря тому, что безчисленное количество птицъ пало жертвою ястреба, еле вылупившіеся изъ яйца цыплята испытываютъ страхъ при приближеніи наслѣдственнаго врага; ибо жизнь, воплощенная въ нихъ, знаетъ, какого рода опасность соединена съ ястребомъ, а врожденный инстинктъ служитъ выраженіемъ этого знанія. Вотъ какимъ путемъ образуются удивительные инстинкты, которые охраняютъ животныхъ отъ безчисленныхъ привычныхъ опасностей, тогда какъ новая опасность находитъ ихъ неподготовленными и приводитъ въ замѣшательство.

По мъръ того, какъ животное подпадаетъ подъ вліяніе человъка, монадическая групповая душа начинаетъ развиваться гораздо быстръе благодаря тъмъ же причинамъ, которыя мы уже видъли дъйствующими въ царствъ растительномъ. Развиваются личныя свойства, и эти свойства дълаются все болъе и болъе опредъленными; въ самый ранній періодъ развитія личныя свойства почти не проявляются, и цълое стадо дикихъ животныхъ дъйствуетъ какъ одно существо, до того полно отдъльныя формы подчинены общей душъ. Домашнія животныя высшаго типа, какъ слоны, лошади, кошки, собаки, проявляютъ уже большую индивидуальность; напримъръ, двъ собаки будуть дъйствовать различно подъ вліяніемъ однихъ и техъ же обстоятельствъ. Монадическая групповая душа воплощается все въ меньшее и меньшее число формъ по мъръ того, какъ она приближается къ полной индивидуализаціи. Астральное тъло, или проводникъ страстей, достигаетъ значительнаго развитія и, сохраняясь на нізкоторое время послъ смерти физическаго тъла, ведетъ независимое существованіе въ Камалокъ. Подъ конецъ все уменьшающееся число формъ, одушевленныхъ одной групповой душой, доходитъ до единицы, и тогда душа начинаетъ одушевлять рядъ единичныхъ животныхъ формъ; по сравненію съ человъческимъ перевоплощеніемъ разница состоить въ томъ, что въ животной душъ отсутствуетъ Manas съ его высшими ментальными и духовными началами. Но со временемъ ментальная матерія, вошедшая въ составъ групповой души, становится способной отвъчать на вибраціи ментальной сферы, и съ этого времени животное готово къ воспринятію третьей большой волны Жизни Логоса: вм'встилище готово, чтобы принять въ себя человъческую Монаду.

Человъческая Монада, какъ мы уже видъли, тройственна по своей природъ, и ея три аспекта мы назвали: Духъ, духовная Душа и человъческая Душа—Atma, Buddhi, Manas. По всей въроятности, Монада формы, послъ безчисленныхъ въковъ, могла бы развить въ своемъ медленномъ восхожденіи начало разума (Manas) путемъ прогрессивнаго развитія. Но не таковъ былъ путь, по которому слъдовала природа въ развитіи первыхъ человъческихъ расъ въ прошломъ, и въ развитіи представителей животнаго царства въ настоящемъ. Когда жилище было готово, его обитатель являлся изъ высшихъ областей бытія; жизнь Атмы спускалась, облекая себя въ Будди, подобно золотой нити; а когда появлялся ея третій аспектъ, Манасъ, на высшихъ уровняхъ ментальной сферы (arûpa), зачаточный Манасъ внутри развивающейся формы оказывался оплодотвореннымъ, и результатомъ этого соединенія являлось зачаточное "тъло причинности" (corps causal). Такимъ образомъ происходитъ индивидуализація духа, его инволюція въ форму, и этотъ духъ, заключенный въ "тъло причинности" (corps causal), и есть душа, индивидуумъ, истинный человъкъ. Это и есть часъ рожденія человъка, ибо, хотя сущность его въчна, не рождается и не умираетъ, его рожденіе во времени, какъ индивидуума, вполнъ опредъленно.

Далъе, это духовное изліяніе достигаєть развивающихся формъ не прямымъ путемъ, но черезъ посредниковъ. Когда человъческая раса достигла необходимой для того ступени, высокія Сущности, называємыя по санскритски Mânasa-putra (Сыны Разума) погружали въ человъка Монадическую искру Atma—Buddhi—Manas, необходимую для образованія зачаточной души. А нъкоторыя изъ этихъ великихъ Сущностей даже воплощались въ человъческія формы, чтобы стать руководителями младенческаго человъчества. Эти "Сыны Разума" окончили свою собственную эволюцію въ другихъ мірахъ и появились въ этомъ болъе молодомъ міръ, на нашей землъ, съ цълью помочь эволюціи человъческой расы. Они являются воистину духовными отцами преобладающей массы человъчества.

Другія разумныя существа мен'ве высокаго происхожденія, челов'вческія существа, не окончившія своего развитія въ предшествующихъ циклахъ другого міра, воплощались среди той расы \*),

<sup>\*)</sup> Ръчь идеть о третьей Лемурійской расъ земного человъчества. Четвертая носить названіе Атлантской, а пятая, къ которой принадлежимъ мы, Арійской (прим. перев.).

отдъльные индивидуумы которой получили свои младенческія души только-что упомянутымъ способомъ. По мъръ того, какъ эта раса развивалась, человъческія тъла улучшались и миріады душъ, ожидавшія своей очереди для воплощенія, чтобы продлить свою эволюцію, рождались среди дізтей этой расы. Въ древнихъ писаніяхъ и эти души (изъ другого міра) носять названіе "Сыновъ Разума", ибо онъ обладали уже индивидуальнымъ разумомъ, хотя сравнительно еще мало развитымъ; будемъ называть ихъ "младенческими" душами въ отличіе отъ зачаточныхъ душъ большинства человъчества и отъ зрълыхъ душъ великихъ учителей. Эти младенческія души составляли, благодаря своему болѣе развитому разуму, авангардъ, руководящіе типы древняго человъчества, высшіе классы, болъе подготовленныя для воспріятія знанія. Въ древности онъ воплощались въ господствовавшихъ кастахъ, управлявшихъ массою менъе развитыхъ людей. И такимъ образомъ возникли въ нашемъ мірѣ тѣ огромныя различія въ умственныхъ и нравственныхъ способностяхъ, которыя отдъляютъ наиболъе развитыя расы отъ менъе развитыхъ и которыя въ предълахъ даже одной и той же расы отдъляють философа-мыслителя отъ полуживотнаго типа наиболъе низкихъ представителей той же народности. Эти различія являются лишь различіями ступеней эволюціи, возраста данной души, и они проходять черезъ всю исторію человізчества на нашемъ земномъ шаръ. Какъ бы далеко мы не углублялись въ наше разслъдованіе, мы вездъ найдемъ историческія указанія на высоко одаренныхъ людей и людей съ еле занимающимся сознаніемъ, живущихъ бокъ о бокъ; и оккультныя указанія, съ своей стороны, говорять намъ о томъ же явленіи въ доисторическія, не подлежащія научному разсл'ядованію, эпохи челов'ячества. Это не должно смущать насъ, ибо никто не былъ предпочтенъ незаслуженно другому, и ни на кого не налагалось незаслуженное бремя тяжелаго земного существованія. Самыя высокія души переживали въ свое время и младенчество, и дътство, котя бы и въ предшествующихъ мірахъ, гдъ другія души стояли надъ ними такъ же высоко, какъ они стоятъ въ настоящемъ надъ неразвитой народной массой. И придеть время, когда самыя неразвитыя младенческія души поднимутся на ту же ступень, гдъ теперь стоятъ самыя высокія души, а ихъ м'ьсто въ эволюціи займутъ души, еще не начавшія воплощаться въ наше время. Многое кажется намъ несправедливымъ только потому, что мы вырываемъ явленія изъ подобающаго имъ мъста въ эволюціи и ставимъ ихъ отдъльно, безъ связи съ предшествующими и послъдующими явленіями. Несправедливость признается лишь нашимъ невъдъніемъ; пути природы одинаковы для всъхъ, и она приноситъ всъмъ свой чередъ и младенчества, и дътства, и возмужалости. Не ея вина, если наша ограниченность, неразумно требуя, чтобы всъ души занимали одну и ту же ступень развитія одновременно, кричитъ: "несправедливо!" когда требованіе это не выполняется.

Мы лучше поймемъ эволюцію души, если начнемъ изучать ее съ того момента, когда животное-человъкъ, созръвъ настолько, чтобы воспринять въ себя зачаточную душу, былъ надъленъ такой душой. Чтобы избъжать возможнаго недоразумънія, не слъдуетъ представлять себъ, что съ этого момента въ человъкъ дъйствуютъ двъ Монады-одна, построившая человъческую форму, и другаясошедшая въ эту форму и имъвшая своимъ низшимъ аспектомъ человъческую душу. Возьмемъ для поясненія удачное сравненіе у Е. П. Блаватской: какъ два луча солнца, проходя черезъ щель въ ставиъ, составятъ одинъ лучъ, хотя вначалъ ихъ было два, то же самое и съ этими лучами, исходящими изъ центра Жизни верховнаго Владыки нашей вселенной. Второй лучъ, проникнувъ въ человъческую форму, сливается съ первымъ лучомъ, прибавивъ ему лишь свъжую энергію и яркость, послъ чего человъческая Монада, какъ новая единица, начинаетъ свою великую задачу: развить въ человъкъ всъ силы той Божественной Жизни, изъ которой она произошла.

Зачаточная душа, Мыслитель, имълъ вначалъ своимъ эмбріоническимъ ментальнымъ тъломъ ту оболочку изъ ментальной субстанціи, которую Монада формы принесла съ собой, но которую она еще не достаточно организовала для возможной правильной дъятельности. Это-не болъе, какъ зародышъ ментальнаго тъла, прикръпленный къ такому же зародышу "тъла причинности", и въ теченіе еще многихъ и многихъ жизней сильная "страстная природа" человъка будетъ подчинять эту зачаточную душу, увлекая ее въ вихрь своихъ страстей и вожделъній и устремляя на нее всъ бурныя волны своей собственной необузданной животности. Какимъ бы отгалкивающимъ не представлялся этотъ ранній періодъ жизни Души, если смотрѣть на него съ высоты уже достигнутой нами, онъ былъ необходимъ для проростанія первыхъ ростковъ разума, заключенныхъ въ душъ. Распознавание различия, понятіе о томъ, что каждая вещь отличается отъ каждой другой вещи, есть необходимое предварительное условіе для процесса мысли вообще. И для того, чтобы пробудить это понятіе въ неначавшей еще думать душъ, на нее должны были дъйствовать сильные контрасты, а чтобы вызвать въ ней сознаніе различія этихъ контрастовъ—ударъ за ударомъ, то бурныхъ наслажденій, то раздирающихъ страданій должны были падать на нее. Внѣшній міръ ударялъ какъ молотомъ по душѣ посредствомъ страстнаго начала, пока не начали возникать понятія, а послѣ безчисленнаго повторенія однихъ и тѣхъ же переживаній, послѣдніе не начали заноситься въ память. Всѣ небольшія завоеванія, которыя пріобрѣтались въ каждой послѣдовательной жизни, сохранялись Мыслителемъ, какъ мы уже видѣли, и такимъ образомъ происходило медленное движеніе впередъ.

Движеніе было поистинъ медленное, ибо мысль почти совсъмъ еще не дъйствовала, и поэтому для организаціи ментальнаго тъла необходимыя условія еще не наступили. Пока не скопилось значительнаго количества понятій, занесенныхъ въ ментальное тъло, въ видъ мысленныхъ образовъ, не могло появиться и матеріаловъ для умственной дъятельности, идущей изнутри; такая дъятельность могла начаться только тогда, когда два или нъсколько мысленныхъ образовъ становились рядомъ, и какойлибо выводъ, хотя бы самый элементарный, извлекался изъ этого сопоставленія. Подобный выводъ является началомъ разсужденія, зачаткомъ всъхъ логическихъ системъ, которыми обладаетъ человъческій разумъ. И вст подобные выводы дълались вначалт въ угоду страстной природъ человъка, или для увеличенія наслажденій, или для уменьшенія страданій; но въ то же время они увеличивали дъятельность проводника мысли и побуждали его къ болъе быстрой дъятельности. Изъ всего сказаннаго дълается несомнъннымъ, что въ этотъ періодъ младенчества человъческой души, у нея не было понятія о добрт и злт: праведнаго и гръшнаго для нея не существовало. Добромъ можно назвать все то, что соотвътствуетъ Божественной Волъ, что помогаетъ прогрессу души, что ведеть къ усиленію высшей природы человъка и къ воспитанію и покоренію его низшей природы. Зломъ же будетъ все то, что замедляетъ развитіе, что удерживаетъ душу на низшей ступени и тогда, когда необходимые уроки были уже всъ выучены, все то, что ведеть къ преобладанію низшей природы надъ высшей к что развиваетъ въ человъкъ звъря, вмъсто того, чтобы развивать въ немъ Бога. Прежде чъмъ человъкъ позналъ, въ чемъ состоитъ добро, онъ долженъ былъ узнать существование закона; познать же законъ онъ могъ лишь испытывая все, что привлекало его во внъшнемъ міръ, хватаясь за каждый привлекательный предметь, а затъмъ узнавая по опыту, сладкому или горькому, состояло ли его наслажденіе въ гармоніи, или въ противоръчіи съ закономъ. Возьмемъ яркій примѣръ, относящійся до вкусной пищи, и посмотримъ, какимъ образомъ человъкъ-младенецъ могъ познать при этомъ существование закона природы. Въ первый разъ, когда былъ удовлетворенъ его голодъ и онъ получилъ пріятныя вкусовыя ощущенія, результатомъ было одно удовольствіе, ибо дъйствіе его оставалось въ гармоніи съ закономъ. Въ другой разъ, желая усилить удовольствіе, онъ съѣлъ болѣе, чъмъ нужно, и пострадалъ оттого, ибо онъ преступилъ законъ. Отсюда произошло смутное представленіе въ пробуждающемся сознаніи, какимъ образомъ пріятное переходить въ непріятное благодаря неумъренности. Снова и снова желаніе будетъ толкать его къ неумъренности, и каждый разъ онъ будетъ испытывать мучительныя послъдствія, пока не сознаетъ пользу умъренности, иными словами, пока не научится примънять физическія дъятельности своего тъла къ физическому закону.

Онъ найдетъ при этомъ, что существуютъ условія, которыя приносять ему вредъ и въ то же время находятся внѣ его власти, и что, только соблюдая ихъ, онъ можетъ обезпечить свое физическое благоденствіе. Одни и тѣ же опыты достигаютъ до него—черезъ тѣлесные его органы—съ неизмѣнною правильностью; всѣ устремляющіяся изъ него желанія приносятъ ему или наслажденія, или страданія, въ томъ размѣрѣ, въ какомъ они или выполняютъ законы природы, или же идутъ протнвъ нихъ; а по мѣрѣ того, какъ растетъ его опытъ, послѣдній начинаетъ руководить поступками человѣка и вліять на его выборъ. Такимъ образомъ, человѣку не приходится начинать свои испытанія сызнова съ каждой новой жизнью, ибо, рождаясь вновь, онъ приноситъ съ собой и весь уже имѣвшійся у него запасъ опытности.

Мы видъли, что рость, въ этотъ ранній періодъ, происходить чрезвычайно медленно, ибо умственная дѣятельность находится еще въ зачаточномъ состояніи, и когда человѣкъ, умирая, покидаетъ свое физическое тѣло, онъ проводитъ большую часть своего времени въ Камалокъ. Короткій же періодъ Девакана онъ проводитъ во снѣ, безсознательно претворяя въ себя всѣ ничтожныя умственныя пріобрѣтенія, которыя еще недостаточно опредѣленны для активныхъ небесныхъ переживаній. Но какъ бы то ни было, а его неподлежащее разрушенію "тѣло причинности" было въ Деваканъ, какъ пріемникъ всѣхъ качествъ человѣка, которыя должны быть перенесены въ послѣдующую земную жизнь. Ту роль, которую на болѣе раннихъ ступеняхъ эволюціи

играла "монадическая групповая душа", теперь играетъ для человъка его "тъло причинности", и только благодаря этому неразрушимому началу возможна эволюція челов'ька. Безъ него накопленіе всъхъ умственныхъ и нравственныхъ опытовъ, проявляющихся въ видъ внутреннихъ свойствъ, было бы такъ же невозможно, какъ накопленіе физическихъ опытовъ, выражающихся въ національныхъ и семейныхъ особенностяхъ, невозможно безъ непрерываемости физической плазмы. Душа, безъ всякаго прошлаго, внезапно возникающая изъ ничего и въ то же время одаренная умственными и нравственными особенностями, это такой же абсурдъ, какъ утвержденіе, что младенецъ можетъ появиться безъ всякой связи съ къмъ бы то ни было, обладая при этомъ всъми признаками національнаго и семейнаго типа. Ни самъ человъкъ, ни его физическая оболочка, не могутъ появиться безпричинно, по неожиданному произволу Творца. Здъсь, какъ и вездъ, невидимое становится понятнымъ благодаря его аналогіи съ видимымъ, и это происходить отъ того, что видимое бытіе, въ сущности, не что иное, какъ отражение бытія невидимаго. Безъ непрерывности физической плазмы мы были бы лишены средства для эволюціи физическихъ особенностей; безъ непрерывности сознанія не было бы средства для эволюціи умственныхъ и нравственныхъ качествъ. Въ обоихъ случаяхъ отнимите непрерывность, и эволюція остановится на своей первой ступени, а міръ превратится въ хаосъ безконечныхъ и разобщенныхъ начинаній, вмѣсто космоса непрерывнаго осуществленія.

Мы должны не забывать, что въ этотъ ранній періодъ окружающая среда играетъ большую роль при опредъленіи какъ типа, такъ и направленія, по которому происходитъ индивидуальный

прогрессъ человъка.

Въ концъ концовъ всъ души должны развивать сами заложенныя въ нихъ силы; направленіе же, въ которомъ эти силы развиваются, будетъ зависъть отъ окружающихъ условій, среди которыхъ развивается душа. Климатъ, плодородіе или скудость природы, жизнь въгорахъ или въ долинъ, среди континентальныхъ лъсовъ или на берегу океана-всъ эти условія и еще безчисленное множество другихъ, будутъ содъйствовать пробужденію то одного, то другого вида душевныхъ свойствъ. Существованіе суровое, въ условіяхъ тяжкой и безпрерывной борьбы съ природой, разовьетъ одни свойства, тогда какъ роскошная природа тропическаго острова вызоветь къ жизни совершенно другія. И тъ, и другія свойства необходимы, ибо душа должна научиться завоевывать всть области природы, но при этомъ можетъ проявиться разительная разница въ душахъ одного и того же возраста; одна душа можетъ казаться несравненно болъе зрълой, чъмъ другая, смотря по тому, съ какой точки зрвнія ее оцвнивають: съ точки ли зрвнія практическихь или же созерцательных силъ души, съ точки ли зрвнія активной закаленной энергіи или же спокойнаго, внутрь направленнаго размышленія. Вполнъ выросшая душа должна обладать всъми свойствами, но развиваетъ она ихъ постепенно, и въ этомъ коренится другая причина безконечнаго разнообразія, встръчающагося среди людей.

Никогда не нужно забывать, что человъческая эволюція индивидуальна. Въ группъ живыхъ существъ, одушевляемыхъ одной и той же групповой душой, встръчаются одни и тъ же инстинкты потому, что вмъстилищемъ всъхъ переживаемыхъ опытовъ является единая "монадическая групповая душа", и изъ нея изливается жизнь во всв отдъльныя формы, зависящія отъ нея. Но каждый человъкъ имъетъ свой собственный физическій проводникъ, и проводникъ этотъ одинъ для каждаго даннаго времени, виъстилищемъ же всъхъ переживаемыхъ опытовъ является "тъло причинности" (corps causal), которое вливаетъ свою жизнь въ свой собственный физическій проводникъ и уже не можетъ вліять ни на какой другой. Отсюда различія между человъческими индивидуумами несравненно болъе ръзкія, чъмъ различія между родственными животными; и эволюція человъческихъ качествъ не можетъ, вслъдствіе этого, изучаться на массъ людей, но лишь на одной непрерывающейся индивидуальности. Физическая наука, не имъющая средствъ для такого изученія, и не можетъ объяснить, почему нъкоторые люди возвышаются надъ цълой расой, представляя изъ себя истинныхъ умственныхъ и нравственныхъ гигантовъ; она не способна объяснить умственную эволюцію Шанкарашарія или Пиоагора, а также нравственную эволюцію Будды или Христа.

Разсмотримъ теперь различные факторы, дъйствующіе въ процессъ перевоплощенія; ихъ ясное пониманіе необходимо для разръшенія нъкоторыхъ трудностей, напримъръ: почему утеривается воспоминаніе предшествующихъ жизней, на которыя наталкиваются люди, мало знакомые съ идеей перевоплощенія. Мы уже видъли, что человъкъ, проходящій черезъ физическую смерть, черезъ Камалоку и Деваканъ, теряетъ-одно за другимъ-свои различныя тъла-физическое, астральное и ментальное. Всъ они разрушаются, и распавшіяся частицы ихъ соединяются съ матеріей

соотвътствующихъ космическихъ сферъ. Связь самого человъка съ своимъ физическимъ проводникомъ при этомъ вполнъ уничто-жается, но астральное и ментальное тъла передаютъ душъ человъка, Мыслителю, зародыши всъхъ свойствъ и способностей, появившихся какъ результатъ различныхъ дъятельностей въ его земной жизни; зародыши эти, сохраняемые въ "тълъ причинности", являютъ собою зачатки будущаго астральнаго и ментальнаго тълъ. Въ этотъ періодъ, когда всъ три проводника разрушены, сохраняется лишь самъ человъкъ, пахарь, собравшій всю жатву, помъстившій ее въ житницу и живущій на ея счетъ, пока она не претворится въ его плоть и кровь.

Когда займется для него заря новой жизни, онъ снова долженъ будетъ вернуться къ своей работъ до слъдующей вечерней

зари. Новая жизнь начинается оживотвореніемъ ментальныхъ зародышей, и эти зародыши притягивають къ себъ частицы матеріи 
низшихъ подраздъленій ментальной сферы до тъхъ поръ, пока 
не возникнетъ новое ментальное тъло, являющее собой въ точности тотъ умственный уровень, на которомъ человъкъ остановился въ предыдущемъ воплощеніи; тъло это выражаетъ въ своемъ 
строеніи всъ умственныя качества человъка.

Опыты пережитаго сохраняются въ этомъ новомъ тѣлѣ, но не въ видъ опредъленныхъ мысленныхъ образовъ; какъ мысленные образы, они погибли вмъстъ съ старымъ ментальнымъ тъломъ, но ихъ сущность, воздъйствіе ихъ на свойства человъка, сохраняется навсегда. Эти опыты представляли собою пищу для ума, матеріалы, которые онъ претворяль въ силы, а въ новомъ "тълъ мысли" они возника отъ вновь какъ творческія силы, они опредъляють его качества и строять его органы. Когда человъкъ, Мыслитель, облекъ себя такимъ образомъ въ новое тъло для своей новой жизни въ ментальной сферъ, онъ начинаетъ тъмъ же путемъ строить для себя новое астральное тъло. Это тъло, въ свою очередь, въ точности изображаетъ его страстную природу, воспроизводя всъ свойства, развитыя въ прошломъ, такъ же, какъ съмя воспроизводитъ породившее его дерево. Такимъ образомъ, человъкъ является вполиъ готовымъ для своего слъдующаго воплощенія, сохраняя воспоминанія о своемъ прошломъ лишь въ "тълъ причинности", въ единственной оболочкъ, которая переходить изъ жизни въ жизнь. Въ то же время подготовляются условія для того, чтобы снабдить его физическимъ тъломъ, подходящимъ для выраженія его внутреннихъ качествъ. Въ предыдущихъ жизняхъ онъ завязалъ отношенія съ другими людьми, связалъ себя разнообразными долгами по отношенію этихъ людей, и нѣкоторые изъ этихъ отношеній и обязательствъ и послужатъ для опредъленія мѣста его рожденія и будущей его семьи \*).

Въ прошломъ онъ былъ источникомъ счастія или несчастія для другихъ; это обстоятельство и будетъ ръшающимъ для характера его наступающей жизни. Его страстная природа можетъ быть или хорошо дисциплинирована, или же невоздержана и безпорядочна; это обстоятельство будеть принято въ соображение при выборъ физическихъ особенностей новаго тъла. Или онъ развивалъ опредъленныя душевныя силы, напримъръ художественность, и это будеть принято въ расчеть, такъ какъ физическая наслъдственность является важнымъ условіемъ тамъ, гдъ требуется тонкость нервной организаціи для выраженія опредъленныхъ талантовъ, и такъ далъе, въ безконечномъ разнообразіи подробностей. При этомъ человъкъ можетъ обладать одновременно и несоотвътствующими одно другому свойствами, вслъдствіе чего въ одномъ и томъ же тълъ не будуть въ состояніи выразиться всть его задатки; тогда среди нихъ произойдетъ подборъ такихъ свойствъ, которыя могутъ быть выражены одновременно. Вся эта работа производится разумными духовными Сущностями, называемыми иногда "Владыками Кармы" \*\*) потому, что ихъ дъятельность состоитъ въ осуществленіи причинъ, постоянно зарождаемыхъ мыслями, желаніями и дівйствіями людей. Они держатъ нити судьбы, которыя каждый человъкъ выпрялъ для себя, и направляють перевоплощающагося человъка въ среду, опредъляемую его прошлымъ, безсознательно выбранную имъ въ прежней его земной жизни.

Когда раса, нація, народность и семья опредѣлились, Владыки Кармы дають то, что можно бы назвать моделью физическаго тѣла, приспособленной для выраженія качества даннаго человѣка и для проявленія послѣдствій всего, что онъ посѣяль въ прошломъ. Новый эфирный двойникъ, точная копія этой модели, вносится въ материнское лоно, черезъ посредство элементаля, одушевленнаго мыслью "Владыкъ Кармы". Плотное физическое тѣло вводится, молекула за молекулой, въ эфирный двойникъ, слѣдуя въ точности за его очертаніями, и здѣсь физическая наслѣдственность оказы-

<sup>\*)</sup> Всъ подробности относительно этого вопроса будуть объяснены въ главъ IX о "Кармъ".

ээ) Они упоминаются въ Тайной Доктринь подъ названіемъ Lipica; опи ведуть списки Кармы.

ваеть рѣшающее вліяніе, ибо она доставляеть всѣ необходимые матеріалы. Кром'в того, мысли и страсти окружающихъ людей, въ особенности постоянно присутствующихъ отца и матери, оказываютъ свое воздъйствіе на работу элементаля-строителя. Такимъ образомъ, индивидуальности, связанныя кармически съ воплощающимся человъкомъ, сильно вліяють на физическія условія его новаго земного существованія. Новое астральное тіло входить съ самаго начала въ соотношенія съ новымъ эфирнымъ двойникомъ и оказываеть на его построеніе значительное вліяніе; кромѣ того, черезъ посредство астральнаго тъла ментальное воздъйствуеть на организацію нервной системы, приготовляя изъ нея подходящее орудіе для своего выраженія въ будущемъ. Это вліяніе, начатое еще передъ рожденіемъ человъка (такъ что построеніе мозга ребенка указываетъ уже при самомъ рожденіи на размъръ и свойства его умственныхъ и нравственныхъ качествъ), это вліяніе продолжается и послъ рожденія, и построеніе мозга н нервовъ и приведеніе ихъ въ соотношеніе съ астральнымъ и ментальнымъ тълами продолжаются до седьмого года, т. е. до возраста, когда соединение внутренняго человъка съ его физической оболочкой вполнъ заканчивается. Съ этого времени человъкъ перестаетъ воздъйствовать на свой физическій проводникъ и начинаетъ дъйствовать черезъ него. До этого возраста, сознаніе Мыслителя дъйствуеть болъе въ астральной сферъ, чъмъ въ физической, и на это указываетъ частое проявленіе психических силиу маленькихъ дътей. Они видятъ неръдко невидимые для другихъ товарищей волшебные пейзажи, слышать голоса, неслышные для старшихъ, схватываютъ прелестныя, изящныя фантазіи изъ астральнаго міра. Всѣ эти явленія обыкновенно исчезають, когда Мыслитель начинаеть сильно работать черезъ физическій свой проводникъ, и тогда мечтательный ребенокъ превращается въ совершенно обыкновеннаго мальчика или дъвочку къ большому облегченію смущенныхъ родителей, не понимавшихъ "странностей" своего ребенка. Большинство дътей владъеть, хотя бы и въ небольшихъ размърахъ, такими "странностями", но дъти быстро научаются скрывать свои фантазіи и видінія оть несочувствующихъ имъ старшихъ, боясь выговора за "сочиненіе", или, что еще страшнъе для ребенка, боясь показаться смъщнымъ. Если бы только родители могли видъть мозгъ своихъ дътей, вибрирующій подъ вліяніемъ тъсно перепутанныхъ физическихъ и астральныхъ прикосновеній и воспринимающій оть времени до времени, благодаря своей крайней пластичности, воздъйствія даже изъ болъе высокихъ міровъ, въ видъ проносящихся передъ нимъ видъній сіяющей красоты, родители стали бы съ большимъ терпъніемъ прислушиваться къ смутному лепету своихъ малютокъ, которыя съ напряженіемъ стараются перевести на тяжеловъсный земной языкъ летучія соприкосновенія съ высшимъ міромъ, отъ времени до времени достигающимъ до ихъ сознанія. Идея перевоплощенія, върно понятая, оградила бы дътство отъ его наиболъе патетическаго переживанья—стремленья одинокой, безпомощной души пріобръсти власть надъ своими новыми проводниками. Въ моментъ, когда душа вступаеть въ связь съ своей физической, слъдовательно наиболъе грубой оболочкой, для нея было бы чрезвычайно важно сохранить способность воздъйствовать на промежуточныя (астральное и ментальное) тъла съ достаточной опредъленностью, чтобы они могли передавать физическому мозгу свои тонкія вибраціи. Болъе просвъщенная симпатія къ переживаніямъ ребенка сдълала бы эту задачу болъе легкой для его души.

#### ГЛАВА VIII.

# Перевоплощені́е.

(Продолженіе).

Восходящія ступени сознанія, по которымъ подвигается Мыслитель, послѣдовательно перевоплощаясь—въ теченіе долгаго жизненнаго цикла—въ трехъ низшихъ мірахъ, ясно обозначены; если бы не было многочисленныхъ существованій, невозможно было бы послѣдовательное прохожденіе всѣхъ этихъ ступеней, и въ этомъ—для вдумчиваго ума—заключается наиболѣе убѣдительное доказательство перевоплощенія.

Первая ступень—та, на которой всъ опыты исключительно чувственнаго порядка, и здъсь единственное содъйствіе со стороны ума состоить въ сознаніи, что соприкосновенія съ одними объектами сопровождаются чувствомъ удовольствія, тогда какъ соприкосновенія съ другими—ощущеніемъ боли.

Эти объекты вызывають мысле-образы, и послъдніе начинають дъйствовать какъ стимулы къ отысканію объектовъ, способныхъ вызывать пріятныя ощущенія, когда объекты эти отсутствують; такимъ образомъ возникають зачатки памяти и умственной иниціативы. Это первое общее раздъленіе внъшнего міра на объекты пріятные и непріятные, сопровождается больст

сложной идеей о связи "количества" пріятныхъ и непріятныхъ ощущеній съ физическимъ самочувствіемъ, о чемъ уже была рѣчь въ прошлой главѣ.

На этой ступени эволюціи память чрезвычайно недолгов'ьчна,

умственные образы быстро изглаживаются.

Возможность предвидъть будущее на основаніи прошедшаго, въ самомъ даже зачаточномъ видъ еще не возникла въ сознаніи младенческаго Мыслителя, и всъ дъйствія его вызываются или достигающими до него изъ внъшняго міра вліяніями, или же голосомъ его собственныхъ аппетитовъ и страстей, жаждущихъ удовлетворенія. Онъ отбросить все ради ихъ немедленнаго удовлетворенія, какъ бы отброшенная вещь ни была необходима для него же въ будущемъ. Непосредственное ощущеніе пересиливаетъ на этой ступени всъ остальныя соображенія; многочисленные тому примъры приводятся въ отчетахъ многихъ путешественниковъ, и для всъхъ, кто изучалъ стоящихъ на низкой ступени дикарей и сравнивалъ ихъ умственный уровень съ сознаніемъ средняго культурнаго человъка, должна быть чрезвычайно убъдительна мысль о необходимости многочисленныхъ существованій.

Нечего и говорить, что на этой ступени нравственныя качества не превышають умственныхъ понятій; различіе между добромъ и зломъ еще не возникаєть въ сознаніи. И внушить такому младенческому уму представленіе о добрѣ и злѣ совершенно невозможно. Да, "хорошее" и пріятное для него—неразличимые термины, какъ это ярко сказалось въ извѣстномъ случаѣ съ австралійскимъ дикаремъ, приводимымъ Ч. Дарвиномъ.

Подгоняемый голодомъ, дикарь пронзилъ копьемъ первое живое существо, подвернувшееся ему, и это оказалась его собственная жена. Европеецъ началъ увъщевать его относительно гръховности его проступка, но не произвелъ на него никакого впечатлънія; мало того, изъ всъхъ наставленій, что ъсть свою жену дурно, онъ вывелъ только одно заключеніе, что европеецъ говоритъ о дурномъ вкусъ или о несваримости ея мяса; желая успокоить его, дикарь началъ улыбаться и похлопывать себя по животу съ самымъ удовлетвореннымъ видомъ, говоря: "нътъ, она очень вкусная".

Измъряя мысленно необъятное нравственное разстояніе, раздъляющее этого дикаря и св. Франциска Ассизскаго, неминуемо приходишь къ заключенію, что или должна быть такая-же эволюція душъ, какъ и эволюція тълъ, или что въ царствъ душъ шаются постоянныя, непостижимыя чудеса.

Существуеть два пути, идя по которымъ человъкъ можеть

постепенно выйти изъ этого зачаточнаго состоянія: онъ можетъ быть руководимъ людьми гораздо болѣе развитыми, чѣмъ онъ самъ, или же быть предоставленъ себъ самому, медленно расти безъ посторонней помощи. Въ послъднемъ случаъ развитіе его длилось бы безчисленные въка, ибо безъ высшаго примъра и безъ дисциплины, предоставленныя воздъйствіямъ внъшней среды и тренію съ людьми, не бол'є развитыми, чімъ онъ самъ, духовныя силы дикаря просыпались бы съ необычайной медленностью. Въ дъйствительности, огромное большинство людей развивалось подъ вліяніемъ непосредственнаго поученія, примъра и вынужденной дисциплины. Мы уже видъли, что когда большая часть человъчества восприняла искру, вызвавшую къ жизни Мыслителя, тогда Высшія Существа, которыя въ оккультныхъ ученіяхъ носятъ названія "Сыновъ Разума", воплотились и стали Учителями юнаго человъчества, а вмъстъ съ тъмъ менъе высокіе "Сыны Разума" воплощались на различныхъ ступеняхъ эволюціи, появляясь на самомъ гребнъ передовой волны подвигающагося впередъ человъчества. Они управляли людьми подъ благодътельнымъ вліяніемъ великихъ Учителей, и вынужденное послушаніе элементарнымъ правиламъ правильной жизни чрезвычайно ускорило развитіе умственныхъ и нравственныхъ качествъ въ младенческихъ душахъ. Кромъ всъхъ другихъ указаній, гигантскіе остатки давно исчезнувшихъ цивилизацій, доказывающихъ высокое инженерное искусство и высоту умственнаго развитія, далеко превышающаго ступень, на которой тогда стояло младенческое человъчество,-достаточно ясно свидътельствують о существовании въ тъ первобытныя времена людей съ высокимъ развитіемъ, способныхъ на великіе замыслы и могучія выполненія.

Будемъ продолжать наши изслъдованія первой ступени эволюціи сознанія. Ощущенія господствовали всецъло надъ умомъ, и первыя усилія мысли вызывались желаніемъ, что медленно вело человъка къ предвидънію. Онъ начиналъ распознавать опредъленную связь между извъстными мысле-образами, и когда одинъ изъ нихъ появлялся, ожидать появленія и другого, неизмъчно слъдовавшаго за нимъ въ его бодрствующемъ сознаніи. Онъ начиналъ дълать выводы и даже совершать поступки на основаніи этихъ выводовъ, что было уже большимъ шагомъ впередъ, и рядомъ съ этимъ, въ немъ начали появляться отъ времени до времени колебанія, слъдовать ли ему страстнымъ призывамъ желанія, такъ какъ, въ его памяти, ихъ удовлетвореніе соединялось много разъ съ послъдующими тяжелыми ощущеніями.

Это вліяніе было сильно ускорено давленіемъ на него ясно выраженныхъ законовъ. Ему запрещались извъстнаго рода удовлетворенія и его предупреждали, что вслѣдъ за ослушаніемъ послъдуютъ страданія. Когда онъ хватался за доставляющій наслажденіе предметь и убъждался, что страданіе дъйствительно слъдуетъ за удовлетвореніемъ, исполнившееся предупрежденіе оставляло въ его сознаніи гораздо болъе сильный слъдъ, чъмъ тъ же совпаденія, казавшіяся ему случайными, когда они являлись неожиданно для него.

Такимъ образомъ постоянно возникали конфликты между памятью и желаніемъ, и эти конфликты возбуждали мысль къ болъе активной дъятельности. Явленіе это вызвало необходимость

перехода сознанія на вторую ступень.

На этой ступени начинаетъ появляться зародышъ воли. Желаніе и воля руководять поступками человъка; иногда волю опредъляютъ какъ желаніе, являющееся побъдителемъ изъ столкновенія желаній. Но это слишкомъ общее и поверхностное опредъленіе, не объясняющее ничего. Желаніе есть исходящая изъ Мыслителя энергія, направленіе которой опредъляется привлекательностью внъшнихъ предметовъ. Воля же есть исходящая изъ Мыслителя энергія, направляемая умозаключеніями, выведенными разумомъ изъ прежнихъ опытовъ, или же непосредственной интуиціей, идущей отъ самого Мыслителя, иначе говоря: желаніе руководимо извиъ, воля же-изнутри. Вначалъ человъческой эволюціи желаніе является полнымъ властелиномъ и толкаетъ человъка то туда, то сюда; въ серединъ его эволюціи желаніе и воля находятся въ постоянномъ конфликтъ, и побъда оказывается то на сторонъ желанія, то на сторонъ воли; въ концъ его эволюціи желаніе умираеть и воля господствуеть безпрепятственно и безусловно. Пока Мыслитель еще не достаточно развить, чтобы видъть непосредственно, воля руководитъ имъ посредствомъ разума, а такъ какъ разумъ въ состояніи выводить свои заключенія изъ наличности мысле-образовъ, иными словами-изъ пережитаго опыта, запасъ же этотъ вначалъ ограниченъ, поэтому и воля приводить человъка безпрестанно къ ошибочнымъ дъйствіямъ. Страданія, истекающія отъ этихъ ошибокъ, увеличиваютъ запасъ мысле-образовъ и такимъ путемъ доставляютъ разуму все увеличивающееся поле опыта, откуда онъ и черпаетъ свои заключенія. Такимъ образомъ возникаетъ прогрессъ и зарождается мудрость. Желаніе смъшивается часто съ волей, и то, что кажется намъ рѣшеннымъ внутри, въ дъйствительности бываетъ вызвано жаждой низшей природы того, что объщаеть ей удовлетвореніе. И вмъсто открытой борьбы между объими силами, низшая незамътно входитъ въ потокъ высшей силы и поворачиваетъ ея направленіе въ сторону. Побъжденныя въ открытомъ полъ, личныя желанія вступають такимъ образомъ въ заговоръ противъ своего побъдителя и часто выигрывають хитростью то, что имъ не удалось взять силой.

На протяжении всей второй ступени, когда способности низшаго разума находятся въ разгаръ своей эволюціи, борьба является нормальнымъ состояніемъ, борьба между повельніями чувствъ и

повелъніями разума.

Задача, которую предстоить разрышить человычеству, состоитъ въ приведеніи этой борьбы къ концу при полномъ сохраненіи свободы воли; въ склоненіи воли къ наилучшимъ рѣшеніямъ, но такъ, чтобы выборъ этихъ ръшеній оставался свободнымъ и добровольнымъ. Лучшее должно быть избираемо, но по собственному почину воли, которая должна проявляться съ неуклонностью предопредъленной необходимости. Постоянство принудительнаго закона должно получиться изъ безчисленныхъ воль, каждая изъ которыхъ должна свободно опредълять свое собственное направленіе. Ръшеніе этой проблемы кажется простымъ, когда знаешь его, хотя съ перваго взгляда заключенное въ ней противоръчіе и кажется непримиримымъ. Представимъ себъ человъка, вполнъ свободнаго въ выборъ своихъ поступковъ, но чтобы при этомъ каждый его поступокъ приносилъ за собой и неизбъжный результать; и пусть человъкъ тотъ, ничъмъ не стъсняемый, хватаетъ одинъ за другимъ предметы своихъ многочисленныхъ желаній, но только съ тъмъ, чтобы ему же и доставались всъ послъдствія его выбора, каковы бы они ни были. Очевидно, что онъ добровольно откажется отъ тъхъ предметовъ, обладание которыми причиняетъ въ концъ концовъ страданіе. Онъ болъе не будетъ желать ихъ, когда испытаетъ приносимую ими боль. И какъ бы онъ ни стремился удержать наслаждение и избъгнуть страданія, онъ будеть сдавленъ между жерновами неумолимаго закона, и урокъ будетъ повторяться столько разъ, сколько окажется нужнымъ: перевоплощеніе предоставить столько жизней, сколько потребуется даже для самаго лъниваго и тупого изъ учениковъ. Медленно, но неизбъжно желаніе предмета, который приноситъ за собой страданіе, начнетъ умирать, и если подобный предметъ и предстанетъ передъ человъкомъ во всемъ своемъ привлекательномъ очарованіи, онъ будеть, тімь не меніве, отвергнуть, и не по принужденію, а по свободному выбору. Онъ бол'ве не вызываетъ желанія, онъ потерялъ свою силу. То же самое происходитъ посл'вдовательно и со вс'вми предметами; выборъ начинаетъ все чаще и чаще совпадать съ закономъ.

"Многіе пути ведутъ къ заблужденію; къ истинъ ведетъ только одинъ путь"; когда всъ пути къ заблужденію пройдены, когда человъкъ убъдился, что всъ они кончаются страданіемъ, выборъ истиннаго пути становится непоколебимъ, ибо онъ основанъ на знаніи. Низшія царства природы работають въ полной гармоніи, понуждаемыя закономъ; человъческое царство представляетъ хаосъ сталкивающихся хотъній, борющихся съ закономъ и бунтующихъ противъ него. Въ настоящее время изъ этого хасса уже начинаетъ обозначаться болъе благородное единство и наклонность къ добровольному подчиненію; такое подчиненіе, будучи добровольно и основано на знаніи и на воспоминаніи о послъдствіяхъ неповиновенія, устойчиво и не можетъ быть поколеблено никакимъ соблазномъ. Пока человъкъ не пріобрълъ знанія и опыта, предъ нимъ всегда стоить опасность паденія. Когда же онъ станетъ богоподобнымъ, познавшимъ добро и зло до конца, въ его предпочтенін добра не можетъ быть перемъны. Въ области нравственной воля называется обыкновенно совъстью, и въ этой области она сталкивается съ такими же затрудненіями, какъ и въ остальныхъ своихъ дъятельностяхъ. Пока дъло идеть о поступкахъ, повторявшихся много и много разъ, послъдствія которыхъ уже выяснились или для разума, или для самого Мыслителя, —совъсть говорить быстро и твердо. Но если возникаютъ новыя проблемы, относительно которыхъ опыта еще нъть, голосъ совъсти становится неопредъленнымъ. Отъ разума совъсть получаетъ неръшительный отвътъ, который легко можетъ повести къ невърному выводу; самъ же Мыслитель молчить, если въ его опыть еще не было того обстоятельства, которое возникло впервые. Воть почему совъсть неръдко приходить къ неправильнымъ ръшеніямъ; это происходить отъ того, что воля, не получая яснаго указанія ни отъ разума, ни отъ интуиціи, даетъ своей дъятельности невърное направленіе. Не слъдуеть также оставлять безъ вниманія тъ вліянія, которыя дъйствують на умъ въ видъ чужихъ мысле-формъ, принадлежащихъ друзьямъ, семьъ, обществу, цълой націи \*). Всъ онъ проникають въ сознаніе, искажая видимость всъхъ вещей и нарушая ихъ истинныя пропорціи. Подчиняясь ихъ вліянію, разумъ перестаетъ спокойно дълать

выводы даже изъ своего собственнаго опыта и приходить вслъдстіе этого къ невърнымъ заключеніямъ.

Въ эволюціи нравственныхъ качествъ играють большую роль привязанности, чувства расположенія, которыя всѣ носять характеръ животный или эгоистическій въ младенческій періодъ Мыслителя. Законы нравственности устанавливаются просвъщеннымъ разумомъ, который умѣетъ различать законы, двигающіе Природой, и приводить человъческое поведеніе въ созвучіе съ Божественной Волей.

Но импульсъ къ выполненію этихъ законовъ, если къ такому выполненію не побуждаеть внъшняя сила, имъетъ свои корни въ Любви, въ этомъ скрытомъ божественномъ началъ человъческаго существа, которое ищеть проявить себя, отдать себя другимъ. Нравственность возникаеть въ младенческомъ Мыслителъ, когда онъ впервые движимъ любовью къ женъ, къ своимъ дѣтямъ, къ другу, и эта любовь заставляетъ его поступать въ пользу любимыхъ безъ всякой мысли о личной пользъ. Въ этомъ первая побъда надъ низшей природой, полное подчинение которой является вънцомъ нравственнаго совершенства. Отсюда необходимость питать и поддерживать привязанности и любовь, а не убивать ихъ, какъ это рекомендуется низшимъ видомъ оккультизма. Какъ бы нечисты и грубы не были привязанности, онъ все же представляють шансы для нравственной эволюціи, оть которой холодный и добровольно уединившійся челов'якъ замыкаєть себя навсегда. Легче очищать любовь, чемъ создавать ее, и вотъ почему "гръшники", по словамъ Великаго Учителя, ближе къ царствію небесному, чъмъ книжники и фарисеи.

На третьей ступени сознанія происходить развитіе высшихъ интеллектуальныхъ силъ; умъ начинаетъ останавливаться не только на образахъ, вызываемыхъ извить ощущеніями, разсуждаетъ не только о чисто конкретныхъ вещахъ или о ихъ свойствахъ, которыя отличаютъ одну вещь отъ другой. Мыслитель, научившись ясно различать предметы по ихъ карактернымъ различіямъ, теперь начинаетъ группировать ихъ вмъстъ по какому-либо признаку, который принадлежитъ многимъ предметамъ, въ другихъ отношеніяхъ не сходнымъ, и такимъ образомъ онъ создаетъ между ними внутрениюю связь. Онъ извлекаетъ этотъ общій признакъ и ставитъ вст предметы, обладающіе имъ, отдъльно отъ тъхъ, которые этимъ признакомъ не обладають, и этимъ путемъ онъ развиваетъ способность различать единство среди разнообразія—первый шагъ къ позднъйшему распознаванію единаго начала,

<sup>\*)</sup> См. гл. II, "Астральный планъ".

лежащаго въ основъ всего. Такимъ образомъ онъ распредъляетъ по категоріямъ все окружающее его, развивая способность къ синтезу и научаясь обобщать такъ же, какъ и анализировать. Затъмъ онъ дълаетъ и еще одинъ шагъ впередъ и создаетъ изъ общаго свойства идею, отдъльную отъ всъхъ объектовъ, въ которыхъ свойство это проявляется, и такимъ образомъ строитъ высшій типъ мысле-образовъ-образъ идеи, не им'єющей проявленнаго существованія въ мірѣ формъ, которая существуетъ лишь на высшихъ ступеняхъ ментальной сферы и представляетъ тотъ матеріалъ, надъ которымъ Мыслитель самъ можетъ производить работу. Низшій разумъ достигаетъ абстрактной идеи путемъ разсужденія; при этомъ происходить его наивысшій полеть, когда онъ поднимается до порога міра "безъ формъ" и смутно видить въ потустороннее бытіе. Мыслитель видить эти идеи, среди нихъ онъ и пребываетъ всегда; когда же его способность абстрактнаго мышленія разовьется вполнъ, Мыслитель становится дъятельнымъ въ своемъ собственномъ міръ »). Люди, достигшіе этой ступени, мало заботятся о жизни эмоцій и чувствованій, они мало интересуются внъшними наблюденіями; ихъ силы сосредоточены внутри и болъе не устремляются наружу въ поискахъ за удовлетвореніемъ. Они спокойно остаются внутри себя, занятые широкими міровыми задачами, и наибол'є глубокими сторонами жизни и мысли; они болъе заняты проникновеніемъ въ причины, чъмъ наблюденіемъ надъ ихъ выраженными послъдствіями, они все болѣе и болѣе приближаются къ ясному сознанію, что Единое лежитъ въ основъ всего разнообразія внъшней природы.

На четвертой ступени сознанія это Единое уже видимо, и, когда перейдена граница малаго разума или интеллекта, сознаніе раздвигается и объемлеть весь міръ, оно видить все сущее въ себъ какъ части себя, оно сознаеть себя лучомъ Логоса и, слѣдовательно, единымъ съ Нимъ. Гдѣ же въ такомъ случаѣ Мыслитель? Онъ сталъ Сознаніемъ, и тогда какъ одухотворившаяся душа можетъ—по своей волѣ—проявляться черезъ любой изъ низнихъ проводниковъ, онъ болѣе не ограниченъ ими и не нуждается въ нихъ. И тогда настанетъ конецъ стихійному перевоплощенію. Человъкъ побъдилъ смерть; онъ воистину достигъ безсмертія. И тогда онъ станетъ "столпомъ въ храмѣ Бога моего, и онъ уже не выйдетъ вонъ" \*\*\*).

<sup>®</sup>) Ментальномъ.

Чтобы закончить эту часть нашего изслѣдованія, мы должны понять послѣдовательное пробужденіе проводниковъ сознанія, приведеніе ихъ одного за другимъ въ состояніе дѣятельное, чтобы они могли служить приведенными въ созвучіе инструментами человѣческой души. Мы видѣли, что съ самаго начала своей отдѣльной жизни, Мыслитель обладалъ оболочками изъ ментальной, астральной и плотной физической матеріи. Всѣ онѣ составляютъ передаточную среду, черезъ которую его жизнь устремляется наружу, какъ бы "мостъ" для человѣческаго сознанія, по которому всѣ внушенія Мыслителя могутъ достигать до плотнаго физическаго тѣла, и, съ другой стороны, всѣ импульсы отъ внѣшняго міра могутъ достигать до Мыслителя.

Но эта обычная работа различныхъ оболочекъ, какъ частей совокупнаго цълаго, совершенно иное дъло, чъмъ пробужденіе проводниковъ, когда для каждаго изъ нихъ наступаетъ очередь служить самостоятельнымъ проводникомъ для сознанія, въ полной независимости отъ остальныхъ низшихъ проводниковъ, и вотъ это—то пробужденіе проводниковъ сознанія мы и начнемъ теперь разсматривать.

Самый низшій изъ проводниковъ, плотное физическое тѣло, должно быть первымъ приведено въ гармоническій порядокъ; для этого мозгъ и нервная система должны быть выработаны настолько, чтобы легко и быстро отзываться на тончайшія колебанія въ предѣлахъ полной гаммы доступныхъ имъ вибрацій.

На самыхъ первыхъ ступеняхъ развитія, когда физическое тъло состояло изъ болъе грубыхъ матеріаловъ, эта гамма была чрезвычайно ограничена, и физическій органъ мысли былъ въ состояніи отвізчать лишь на самыя низкія вибраціи, посылаемыя Мыслителемъ. Оно способно отвъчать несравненно легче, что и вполиъ естественно, на прикосновенія виъшняго міра, идущія отъ объектовъ, сходныхъ съ нимъ по матеріалу, изъ котораго они построены. Его пробужденіе, какъ проводника сознанія, состоить въ усиленіи его отзывчивости на вибраціи, возникающія внутри; быстрота этого пробужденія зависить отъ согласнаго сотрудничества низшей природы съ высшей, оть ея полнаго и добровольнаго подчиненія своему внутреннему повелителю. Когда, послѣ многихъ и многихъ жизненныхъ цикловъ, надъ низшей природой человъка занимается заря сознанія, то ему ясно, что она существуетъ только ради его безсмертной души, что вся ея цънность въ зависимости отъ помощи, которую она можетъ принести его душъ, и что безсмертія она можеть достигнуть лишь при условіи ея сліянія

<sup>\*\*)</sup> Откровеніе Св. Іоанна, гл. III, 12.

съ душою: тогда ея эволюція начнёть подвигаться гигантскими шагами. До этой ступени физическая эволюція была безсознательна; прежде всего, удовлетвореніе низшей природы было цълью жизни, и пока это было необходимо для того, чтобы вызвать къ жизни силы Мыслителя, этотъ періодъ чисто внішней дізтельности не содъйствовалъ непосредственно тому, чтобы превратить физическое тъло въ проводникъ сознанія. Непосредственное воздъйствіе на физическій мозгъ начинается лишь тогда, когда центромъ человъческой дъятельности становится ментальное тъло и когда мысль начинаетъ господствовать надъ ощущеніями. Упражненіе умственныхъ силъ вліяетъ на мозгъ и на нервную систему, и наиболъе грубые матеріалы извлекаются постепенно для того, чтобы дать мъсто болъе тонкимъ, которые были бы въ состояніи вибрировать въ созвучіи съ вибраціями мысли, достигающими до нихъ. Мозгъ становится все утонченнъе въ своемъ строеніи и все болъе увеличивается благодаря заворачиваніямъ, все болъе сложнымъ, своей поверхности, образующей покровъ нервной матеріи, приспособленной для отвъта на вибраціи мысли. Нервная система становится болъе уравновъшенной, болъе чувствительной, живъе отвъчающей на каждое дрожаніе ментальныхъ силъ. А когда приходитъ сознаніе, что ея назначеніе быть орудіемъ души, о чемъ сказано выше, тогда наступаеть активное содъйствіе со стороны самой личности: она начинаеть сознательно дисциплинировать себя и ставить въчные интересы безсмертной индивидуальности выше своихъ собственныхъ временныхъ удовлетвореній. Она посвящаєть время, которое могло бы быть употреблено на преслъдованіе низшихъ наслажденій, для развитія духовныхъ силъ; вырастаетъ привычка къ серьезной мысли, мозгъ начинаетъ воспринимать воздъйствія изнутри охотнъе, нежели извић, онъ пріучается отвъчать на послъдовательное мышленіе и сдерживать возникновеніе разрозненныхъ образовъ, созданныхъ впечатлъніями прошлаго. Онъ пріучается оставаться въ покоъ, когда работа его не нужна хозяину, когда отъ него требуется отвъчать, а не создавать новыя вибраціи \*). Далъе начнетъ появляться извъстная степень разборчивости и осмотрительности относительно пищевыхъ матеріаловъ, изъ которыхъ строится мозгъ. Употребленіе грубой пищи, каково мясо и кровь животныхъ и

алкоголь, должно быть оставлено, чтобы чистая пища могла строить чистое тъло.

Постепенно грубыя вибраціи перестають находить матеріалы, способные отвѣчать на нихъ, и физическое тѣло становится все болье и болье проводникомъ сознанія, тонко-отзывчивымъ на всѣ вибраціи мысли и остро-чувствующимъ все идущее отъ Мыслителя. Эфирный двойникъ въ такой тѣсной связи съ физическимъ тѣломъ, что излишне изучать отдѣльно способы его очищенія и утонченія. Въ нормальномъ состояніи эфирное тѣло не представляеть изъ себя отдѣльнаго проводника сознанія; оно работаеть одновременно съ своимъ плотнымъ двойникомъ, а когда оно отдѣляется отъ послѣдняго при смерти, оно отвѣчаетъ весьма слабо на вибраціи, возникающія внутри.

И дъйствительно, его дъятельность состоить не въ томъ, чтобы служить проводникомъ умственнаго сознанія, но проводникомъ "праны", индивидуализированной жизне-силы, вслъдствіе чего удаленіе его изъ плотныхъ частей человъческаго тъла, которымъ оно доставляетъ жизненные токи, отзывается крайне вредно и можетъ вызвать опасныя послъдствія.

Астральное твло является вторымъ проводникомъ сознанія, которое необходимо пробудить и подвергнуть сознательному развитію, и мы уже видъли тъ перемъны, черезъ которыя оно проходить по мъръ того, какъ организуется для предстоящей ему двятельности \*). Когда оно вполнъ организовано, сознаніе, заключенное въ немъ--во время сна, когда астральное тъло покидаетъ физическое и носится въ астральномъ міръ-начинаетъ не только получать черезъ него впечатлънія объ астральныхъ объектахъ (что и составляетъ сознаніе спящаго человѣка), но и познавать астральные объекты черезъ посредство астральныхъ чувствъ, т. е. соединять полученныя впечатланія съ объектами, вызвавшими эти виечатлънія. Въ началъ эти впечатлънія смутны, совершенно такъ же, какъ первыя впечативнія, воспринятыя новымъ физическимъ тъломъ младенца: и въ томъ и въ другомъ случат они должны пройти черезъ продолжительный опытъ, чтобы стать вполнъ ясными и правильными. Мыслитель долженъ постепенно открывать новыя силы, которыя этотъ болъе тонкій проводникъ предоставляеть въ его распоряжение и благодаря которымъ онъ можетъ владъть астральными элементами и защищать себя отъ астральныхъ опасностей. Къ тому же онъ не остается одинокимъ

<sup>\*)</sup> Одинъ изъ признаковъ, что эта цъль достигнута, состоитъ въ прекращеніи безпорядочнаго смъщенія разрозненныхъ образовъ, которые во время сна вызываются безконтрольной работой физическаго мозга. Когда мозгъ вполиъ подчиненъ контролю, этотъ родъ сновидъній бываетъ очень ръдко.

<sup>\*)</sup> См. гл. II, "Астральная сфера".

въ этомъ новомъ мірѣ: онъ получаетъ указанія и—пока онъ не въ состояніи самъ защитить себя—и защиту отъ тѣхъ, которые болѣе опытны въ жизни астральнаго міра. Постепенно новый проводникъ сознанія поступаетъ вполнѣ во власть Мыслителя, и тогда жизнь въ астральной сферѣ является для него такой же естественной и знакомой, какъ и въ физической средѣ.

Третій проводникъ сознанія-ментальное тъло-ръдко или скоръй никогда не пробуждается для независимой дъятельности безъ непосредственныхъ указаній учителя. Такимъ образомъ на настоящей ступени человъческой эволюціи независимая дъятельность ментальнаго тъла доступна только для ученика (чела) \*). Какъ мы уже видъли, тъло это перестраивается для отдъльной. независимой дъятельности \*\*) въ ментальной сферъ, и здъсь опять необходимы опытъ и подготовка прежде, чъмъ оно въ состояніи вполнъ подчиниться своему хозяину. Особенность, общая для всъхъ трехъ проводниковъ сознанія, но для двухъ тонкихъ проводниковъ менъе очевидная, чъмъ для плотнаго физическаго проводника состоить въ томъ, что всъ три подлежатъ эволюціи, и что, по мъръ развитія, способность ихъ отсылать вибраціи и отвъчать на нихъ все увеличивается. Мы знаемъ, какъ много оттънковъ одного и того же цвъта видимо для воспитаннаго, подготовленнаго глаза въ сравненіи съ глазомъ невоспитаннымъ, и какъ много оберътоновъ слышитъ развитое ухо, тогда какъ для неразвитаго раздается одна только основная нота. По мірть того, какъ физическія чувства все болъе обостряются, міръ становится для насъ все полнъе и полнъе, и тамъ, гдъ крестьянинъ сознаетъ только свою борозду и свой плугъ, высоко-культурный умъ воспринимасть и вьющійся по изгороди цвѣтокъ, и трепетныя осины, и валичнося съ небесъ мелодію жаворонка, и шорохъ птичьихъ фартьевъ въ ближайшемъ лъсу, и бъгство испуганныхъ кроликовъ подъ кудрявую листву папоротниковъ, и игры бълокъ въ вътвяхъ фуковыхъ деревьевъ, и всъ граціозныя движенія маленькихъ звърьовъ, всъ благоухающіе запахи полей и лъсовъ, всъ измънчивыя сивщенія испещреннаго облаками неба, всв передвигающіяся тъни на холмахъ. Оба-и крестьянинъ и культурный человъкъ имжоть глаза, оба имъютъ мозгъ, но какая разница въ силъ набиюденія, въ способности воспринимать впечатльнія! То же самое относится и къ потустороннимъ мірамъ. Когда астральное и ментальное тъла только еще начинають дъйствовать какъ отдъльные проводники сознанія, они не превышають способности воспріятія крестьянина, и только отрывки изъ астральнаго и ментальнаго міровъ съ ихъ странными, призрачными явленіями достигають до сознанія человъка, но дальнъйшее развитіе идеть быстро, охватывается все большее количество явленій и передаются сознанію все болье точныя отраженія окружающей среды. Здъсь, какъ и вездъ, мы должны помнить, что наши знанія не представляють собой истинной границы силъ Природы, и что въ потустороннихъ мірахъ мы бываемъ такими же младенцами, какъ и въфизическомъ міръ,—младенцами, собирающими раковины, выброшенныя приливомъ, тогда какъ сокровища, скрытыя въ нъдрахъ океана, остаются недоступными для насъ.

Пробужденіе "тъла причинности" какъ проводника сознанія, слъдуетъ въ свое время за пробужденіемъ ментальнаго тъла, и оно открываеть передъ человъчествомъ еще болъе чудесное состояніе сознанія, раздвигая его взадъ, въ безграничное прошлое, и впередъ, въ неизвъданныя глубины будущаго. И тогда Мыслитель не только овладъваетъ воспоминаніемъ прошлаго, не только можетъ слъдить за своимъ собственнымъ развитіемъ на протяженіи всіхъ своихъ жизней, воплощенныхъ и развоплощенныхъ; но онъ можетъ также черпать по желанію изъ прошедшаго нашей земли и пріобр'втать могучіе уроки мірового опыта, изучая скрытые законы двигающейся эволюціи и глубокія тайны, скрытыя въ нъдрахъ природы. Въ этомъ высокомъ проводникъ сознанія онъ можеть достигнуть скрытой Изиды и, приподнявъ край ея покрывала, можетъ уже зръть ее лицомъ къ лицу, не подвергая себя опасности ослъпнуть отъ ея сверкающаго взора; въ сіяніи, исходящемъ изъ нея, онъ проникнетъ наконецъ въ причины міровой скорби и увидить конецъ этой скорби, и сердце его, оставаясь полнымъ состраданія и жалости, перестанетъ разрываться отъ безсильной боли. Сила, спокойствіе и мудрость-удъль тъхъ, которые владъють "тъломъ причинности" какъ проводникомъ сознанія и созерцають открытымъ взоромъ славу Добраго Закона.

Когда же и духовное тѣло (буддическое) становится способнымъ проводить сознаніе, тогда человѣкъ вступаетъ въ блаженство нераздѣльности и сознаетъ въ полномъ и живомъ осуществленій свое единство со всѣмъ, что есть. Преобладающимъ элементомъ сознанія "тѣла причинности" есть знаніе, а позднѣе и мудрость, тогда какъ преобладающимъ элементомъ сознанія "духовнаго тѣла" есть блаженство и—любовь. Невозмутимость мудрости характери-

<sup>&</sup>quot;) См. тл. XI, "Восхожденіе человъка".

<sup>\*\*)</sup> См. гл. IV, "Ментальная сфера".

зуетъ первое, тогда какъ нѣжнѣйшее состраданіе изливается неистощимымъ потокомъ изъ другого; если къ этому прибавить богоподобную и неизмѣнную силу, которой отличается дѣятельность
Атмы, тогда получится понятіе о совершенствѣ, къ которому идетъ
человѣкъ. Богочеловѣкъ проявится въ немъ во всей полнотѣ своего
могущества, своей мудрости и своей любви.

Низшимъ проводникамъ сознанія доступны лишь небольшія частицы высшаго сознанія, и передача сознанія отъ высшаго проводника къ низшему слъдуетъ не непосредственно послъ послъдовательнаго пробужденія проводниковъ. Въ этомъ отношеніи одинъ человъкъ отличается значительно отъ другого, и различіе это-въ полной зависимости отъ индивидуальныхъ условій и отъ интенсивности работы. Ибо пробуждение высшихъ проводниковъ сознанія происходить очень р'вдко до вступленія на "путь", когда "ученикъ" проходитъ черезъ періодъ испытаній і); при этомъ задача человъка мъняется сообразно нуждамъ его эпохи. Ученикъ, и даже стремящійся къ ученичеству, научается отдавать всѣ свои силы служенію на пользу міра; при этомъ участіе низшаго сознанія въ познаніи высшаго опредъляется нуждами самой работы, какая выпала на долю ученика. Необходимо, чтобы ученикъ пользовался въ полной мъръ проводниками своего сознанія на высшихъ планахъ бытія, такъ какъ большая часть его работы происходитъ именно тамъ; будетъ ли при этомъ его физическій мозгъ сознавать эту работу или не будеть-это не важно, и стоить въ полной зависимости отъ того значенія, которое это обстоятельство можеть имъть для успъха земной дъятельности ученика. Напряженіе физическаго проводника, когда высшее сознаніе вынуждаетъ его вибрировать отвътнымъ образомъ, на существующей ступени развитія очень велико и напряженіе это-за исключеніемъ особенно благопріятныхъ условій способно вызвать нервное разстройство, и чрезмърную чувствительность со всъми ея нежелательными послъдствіями. Вотъ отчего большинство обладающихъ высшими пробужденными проводниками сознанія, наиболѣе важная дѣятельность которыхъ происходитъ внъ физической сферы, принуждены оставаться вдали отъ шумной городской жизни, если хотять провести черезъ физическое сознаніе то въдъніе, которымъ они владъютъ на высшихъ планахъ. Уединяясь отъ грубыхъ обычаевъ и шума дъловой жизни, они дълають это для охраненія своего физическаго проводника, ставшаго чрезмърно чувствительнымъ. Главныя подготовительныя условія для воспринятія физическимъ проводникомъ вибрацій высшаго сознанія состоять въ следующемъ: онъ долженъ быть очищенъ отъ грубыхъ составныхъ частей посредствомъ чистой пищи и чистой жизни; всъ страсти должны быть побъждены и долженъ выработаться уравновъшенный характеръ, способный противостоять жизненнымъ невзгодамъ; должна появиться привычка къ спокойному размышленію (медитація) о возвышенныхъ предметахъ, отвращающихъ умъ отъ чувственныхъ объектовъ и сосредоточивающихъ его на высшемъ. Слъдуетъ бороться со всеми видами торопливости, въ особенности съ безпокойной, легко возбудимой, безпорядочной торопливостью мозга, которая заставляеть его безпрерывно работать и переходить отъ предмета къ предмету; необходимо развить истинную любовь къ явленіямъ высшаго порядка, любовь, которая бы дълала ихъ болъе привлекательными, чъмъ явленія порядка низшаго и настолько же желанными, какъ общеніе съ горячо любимымъ другомъ. Въ сущности, вся эта подготовительная работа сходна съ той, которая необходима для сознательнаго отдъленія "души" отъ "тъла", которую я въ иномъ мъстъ выразила такъ:

"Ученикъ долженъ начать съ проявленія чрезвычайной терпимости ко всему, вырабатывать въ себъ ровное и безмятежное состояніе ума; его жизнь должна быть чиста, и мысли его-цъломудренны; тъло его должно быть въ полномъ подчинении у души, и мысль его должна имъть постоянное общеніе съ благородными и высокими предметами. Онъ долженъ всегда оказывать состраданіе, сочувствіе и помощь другимъ, сохраняя равнодушіе къ невзгодамъ и радостямъ, касающимся его самого, и развивать въ себъ мужество, постоянство и преданность. Онъ долженъ вносить въ жизнь религіозное и этическое начало, которое большинство людей исповъдуетъ только на словахъ. Научившись настойчивыми упражненіями контролировать до изв'єстной степени свой умъ настолько, чтобы онъ могъ удерживаться въ теченіи нѣкотораго времени на одной линіи мысли, ученикъ долженъ перейти къ болъе труднымъ упражненіямъ и сосредоточиваться ежедневно на какомъ-нибудь отвлеченномъ предметъ или на объектъ благоговъйнаго почитанія. Подобное сосредоточеніе означаетъ твердое устремленіе ума на одну опредъленную точку, безъ уклоненія въ сторону и безъ разсъянія внъшними предметами или движеніями собственныхъ чувствъ и собственнаго ума. Послъдній долженъ быть до тъхъ поръ укръпляемъ въ непоколебимости и сосредоточении, пока не научится постепенно отвлекаться отъ внъшняго міра и отъ своего тъла на-

<sup>1)</sup> См. гл. XI "Восхожденіе человъка.

столько, чтобы чувства затихали вполнъ, тогда какъ умъ продолжалъ бы работать съ наибольшимъ напряженіемъ, весь собранный внутрь и устремленный на наибол ве высокій изъ доступныхъ емуобъектовъ. Когда цъль эта достигнута и умъ способенъ останавливаться на одной точкъ сравнительно легко, тогда онъ готовъ къ слъдующему шагу: сильнымъ, но спокойнымъ усиліемъ воли онъ долженъ переброситься выше самой высокой мысли, до которой онъ можеть подняться, продолжая при этомъ работать въ физическомъ мозгу; посредствомъ этого усилія онъ можеть подняться настолько, чтобы соединить себя съ высшимъ сознаніемъ, результатомъ чего будетъ освобожденіе изъ физическаго тѣла. Когда это достигнуто, человъкъ, оставаясь бодрствующимъ и не теряя сознанія, оказывается внъ своего тъла такъ, какъ будто бы онъ выскользнулъ изъ-подъ тяжелаго бремени, не потерявъ при этомь ни единой частицы самого себя. Онъ при этомъ не "развоплотился", но дъйствительно вышелъ изъ своего плотнаго тъла въ свътломъ "духовномъ тълъ", которое послушно его малъйшему желанію и служить совершеннымъ и прекраснымъ орудіемъ его воли. Въ этомъ тълъ онъ можетъ свободно передвигаться въ высшихъ мірахъ; но требуется продолжительная и тщательная подготовка высшихъ его способностей для того, чтобы въ этихъ новыхъ условіяхъ наблюденія его отличались точностью и върностью.

Освобожденіе изъ тѣла можетъ быть достигнуто и другими путями: или восторженнымъ переживаньемъ глубокой любви къ божественному идеалу, или же особенными пріемами, которые сообщаются учителемъ своему ученику. Но каковъ бы ни былъ путь, результатъ одинъ и тотъ же: освобожденіе души при полномъ сознаніи, съ сохраненіемъ способности наблюдать въ новой средѣ, далеко превышающей условія плотской жизни. По волѣ своей душа можеть возвратиться въ тѣло и запечатлѣть въ физическомъ мозгу воспоминаніе обо всемъ пережитомъ 1) «.

Кто схватилъ главныя идеи, выраженныя на предыдущихъ страницахъ, тотъ увидитъ, что эти идеи сами по себъ являются лучшимъ доказательствлмъ того, что перевоплощеніе есть фактъ природы. Оно необходимо, чтобы осуществилось то огромное развитіе, которое подразумъвается въ выраженіи: "эволюція души". Если оставить въ сторонъ матеріалистическую гипотезу, по которой душа не что иное, какъ совокупность особаго рода вибрацій

физической матеріи, остается другая гипотеза, по которой каждый разъ, когда родится человъкъ, создается новая душа и притомъ одаренная или добродътельными или порочными наклонностями, или свътлымъ разумомъ, или тупостью, сообразно произвольному капризу Создателя. Какъ выражаются магометане—"судьба новорожденнаго виситъ на его шеъ", ибо судьба человъка зависитъ вполнъ отъ его врожденныхъ свойствъ и отъ окружающей его среды, и каждая вновь созданная душа, брошенная въ міръ, предопредъляется или для счастія, или для страданія, сообразно окружающимъ условіямъ и вложеннымъ въ нее свойствамъ. Если отвергать перевоплощеніе, не остается ничего иного, какъ принять предопредъленіе въ самой его грубой формъ.

Или мы должны признать законъ медлениаго развитія человъка, по которому грубый дикарь въ будущемъ можетъ развить всъ благородныя качества святого и героя, и тогда міръ предстанетъ передъ нами какъ система эволюціи, мудро задуманная и мудро направленная, или же мы будемъ принуждены видъть въ немъ хаосъ, въ которомъ чувствующія и думающія существа подвергаются всевозможнымъ несправедливостямъ, получая въ удълъ счастіе или страданіе, сознательность или невъдъніе, хорошія качества или пороки, богатство или бъдность, получая то или другое по чьей-то воль, неимъющей никакой внутренней связи съ ихъ сутью, не руководимой ни справедливостью, ни состраданіемъ,--"истинный пандемоніумъ", лишенный разума и логики. И подумать, что такой хаосъ является высшимъ проявленіемъ Космоса, въ низшихъ областяхъ котораго появляются изумительно правильныя двятельности, регулируемыя закономъ, который неустанно преобразуеть первичныя и простыя формы въ формы болъе совершенныя и болъе сложныя и который видимо направляетъ все къ совершенству, гармонін и красоть!

Если же признать, что душа дикаря предназначена для дальнъйшей жизни и для развитія, что она не приговорена на въкъ къ состоянію настоящаго своего дътства, что развитіє ея продлится послъ смерти въ другихъ мірахъ, въ такомъ случать эволюція души окажется признанной въ принципть и останется только разръщить вопросъ о мюсть ея осуществленія. Если бы вста души на землть находились на одной и той же ступени развитія, въ такомъ случать можно было бы высказаться въ пользу теоріи, по которой эволюція души, вышедшей изъ дътскаго состоянія, должна происходить въ другихъ мірахъ. Но мы имтьемъ вокругъ одновременно съ душами младенческими, души высоко развитыя,

<sup>1)</sup> Conditions of Life after Death: Nineteenth Century, November, 1896.

рожденныя съ благородными умственными и нравственными качествами. Продолжая то же разсужденіе, мы должны предположить, что онъ достигли своего развитія въ другихъ мірахъ, прежде чъмъ родиться на землъ. И тогда дълается непонятнымъ, почему на землю, представляющую такія разнообразныя условія, годныя и для юныхъ, и для зрѣлыхъ душъ, появляются души всѣхъ степеней развитія для одного мимолетнаго существованія, чтобы затъмъ весь остальной процессъ эволюціи продолжать въ иныхъ, сходныхъ съ нашимъ мірахъ, представляющихъ также, какъ и земля, всъ условія, необходимыя для развитія душъ всъхъ степеней. Правда, и Древняя Мудрость учитъ, что душа развивается въ нъсколькихъ мірахъ 1), она утверждаетъ въ то же время, что воплощается она въ каждомъ изъ этихъ міровъ снова и снова, пока не завершится вся эволюція, возможная въ каждомъ изъ нихъ. И самые міры, по ученію Древней Мудрости, составляютъ эволюціонную цъпь, и каждый изъ нихъ играетъ свою особую роль какъ поле для опредъленной ступени эволюціи. Нашъ собственный физическій міръ представляеть поле, подходящее для эволюціи минеральнаго, растительнаго, животнаго и человъческаго царствъ, и въ немъ происходитъ коллективное или индивидуальное перевоплощеніе во всъхъ названныхъ царствахъ. Истинно, что дальнъйшая эволюція, предстоящая намъ, будетъ совершаться въ другихъ мірахъ; но по божественному порядку мірозданія послъдніе откроются для насъ только тогда, когда мы овладвемъ всвми уроками, которые нашъ собственный міръ можетъ представить для насъ.

Когда мы изучаемъ окружающее насъ человъчество, многое приводитъ насъ къ тому же разръшенію большинства загадокъ человъческой жизни, т. е. къ необходимости перевоплощенія. Огромное различіе, отдъляющее одного человъка отъ другого, заставляетъ, какъ уже было сказано, предполагать эволюціонное прошлое позади каждой души; и вниманіе читателей было уже остановлено на этомъ неравенствъ, отличающемъ индивидуальное перевоплощеніе человъческихъ существъ, каждое изъ которыхъ являетъ собою какъ бы особый видъ.

Сравнительно ничтожное различіе между физическими тѣлами людей, которыя всѣ внѣшнимъ образомъ представляютъ

одинъ и тотъ же человъческій типъ, представляетъ поразительный контрастъ съ огромной разницей между умственными и нравственными качествами дикаря и наиболъе благороднаго представителя современнаго культурнаго человъчества. Тъло дикаря обладаетъ неръдко превосходнымъ физическимъ развитіемъ и даже черепъ его достаточно вмъстителенъ, и въ то же время какое огромное различіе между его свойствами и свойствами философа или святого!

Если смотръть на умственное и нравственное развитіе какъ на результать подвинувшейся цивилизаціи, тогда непонятнымъ становится тотъ фактъ, что наиболъе способные люди нашего времени далеко отстали отъ умственныхъ гигантовъ прошлаго, и что мы не встръчаемъ въ наши дни той нравственной высоты, какою отличались нъкоторые святые древности. Кромъ того, не слъдуетъ забывать, что геній не бываетъ преемственнымъ, что онъ появляется совершенно внезапно вм'всто того, чтобы быть завершеніемъ постепенно усовершенствуемой семьи; что при этомъ онъ или совствиъ безплоденъ или, если имтетъ потомство, то передаетъ ему только свои тълесныя качества, а не душевныя. Явленіемъ, особенно ярко подтверждающимъ перевоплощеніе, является музыкальный геній: онъ рождается почти всегда въ музыкальной семьъ, потому что этотъ видъ геніальности нуждается для своего проявленія въ особаго рода нервной организаціи, а нервная организація подлежить законамъ наслідственности. И какъ часто подобная музыкальная семья, произведя генія и тъмъ какъ бы выполнивъ свое назначеніе, угасаетъ всліздъ затізмъ и черезъ нъсколько поколъній сливается съ самыми обыкновенными семьями. Куда дъвались потомки Баха, Бетховена, Моцарта, Мендельсона и что общаго у нихъ съ ихъ великими отцами? Да, геній не можетъ передаваться отъ отца къ сыну, подобно физическому семейному типу Стюартовъ или Бурбоновъ.

И если не признавать перевоплощенія, какимъ разумнымъ образомъ можно объяснить появленіе "чуда ребенка"? Возьмемъ замѣчательнаго ребенка, который впослѣдствіи сдѣлался докторомъ Юнгомъ, открывшимъ волнообразную теорію свѣта, человѣкомъ, все величіе котораго еще не достаточно признано современниками. Двухлѣтнимъ ребенкомъ онъ могъ уже читать съ значительной бѣглостью и до 4-хъ-лѣтняго возраста онъ два раза успѣлъ прочитать всю Библію. Въ семь лѣтъ онъ одолѣлъ весь учебникъ Уэлькингама "Tutor's Assistant", прежде чѣмъ дошелъ съ учителемъ до его середины; а черезъ нѣсколько лѣтъ, мы на-

<sup>1)</sup> Но не на иныхъ планетахъ, принадлежащихъ другимъ солнечнымъ системамъ, а въ мірахъ (астральномъ и ментальномъ), которые служатъ переходными ступенями между исходной точкой воплощенной жизни души и ея земнымъ существованіемъ.
Прим. перевод.

ходимъ его еще въ школъ уже овладъвшимъ латинскимъ, греческимъ, еврейскимъ, французскимъ и итальянскимъ языками, математикой и бухгалтеріей; кромъ того, онъ занимался токарнымъ искусствомъ и умълъ дълать телескопы и рядомъ съ этимъ съ восторгомъ занимался восточной литературой. Въ 14 лътъ къ нему пригласили закиматься частнаго учителя, съ которымъ онъ долженъ былъ учиться въ обществъ мальчика на годъ моложе его: когда однажды учитель не пришелъ, молодой Юнгъ самъ сталъ заниматься съ товарищемъ 1).

Сэръ Уильямъ Роуанъ Гамильтонъ выказалъ еще болве раннія способности. Онъ началъ учиться еврейскому языку едва достигнувъ трехъ лѣтъ, и въ возрастѣ семи лѣтъ онъ-по заявленію одного изъ ученыхъ Дублинскаго колледжа-выказалъ большее знаніе еврейскаго языка, чімъ многіе изъ сонскателей ученой степени. Въ тринадцать лътъ онъ обладалъ уже значительнымъ значіемъ по крайней мъръ тринадцати языковъ, между которыми, кромъ классическихъ и современныхъ европейскихъ наръчій, были и персидскій, арабскій, санскритскій, индостанскій и даже малайскій... Четырнадцати літь онъ написаль письмо къ персидскому посланнику, который посътилъ Дублинъ, и послъдній выразиль удивленіе, что въ Великобританіи нашелся человъкъ, который могь написать подобный документь на персидскомъ языкъ". Одинъ изъ его родственниковъ говоритъ: "я помню его шестилътнимъ мальчуганомъ, когда онъ, отвътивъ на трудный математическій вопросъ, весело уб'ігаль съ своей маленькой телъжкой. Въ двънадцать лътъ онъ конкурировалъ съ Кольбурномъ, знаменитымъ американскимъ "считающимъ мальчикомъ", котораго тогда показывали какъ чудо въ Дублинъ, и-неръдко съ большимъ успѣхомъ". Когда ему минуло восемнадцать лѣтъ, докторъ Бринклей, ирландскій королевскій астрономъ, сказалъ о немъ въ 1823 году: "этотъ молодой человъкъ не будетъ, а уже есть первый математикъ своего въка".

Въ университетъ его успъхи были безпримърны; по всъмъ безъ исключенія предметамъ и на всъхъ экзаменахъ онъ былъ первымъ <sup>2</sup>).

Пусть же вдумчивый читатель сравнить этихъ мальчиковъ съ тупыми или даже съ обыкновенными мальчиками, и представитъ себъ какъ, начиная свою земную жизнь съ подобными преимуще-

ствами, они становятся во главъ умственнаго движенія своего въка, и затъмъ пусть онъ ръшитъ вопросъ: "могли ли подобныя души не имъть позади себя прошлаго?" 1)

Семейныя сходства объясняются обыкновенно закономъ наслъдственности, но ръзкія различія въ умственныхъ и нравственныхъ задаткахъ, которыя постоянно встръчаются внутри семьи, эти различія остаются необъясненными. Ученіе о перевоплощеніи объясняеть сходство тъмъ, что воплощающаяся душа направляется въ такую семью, которая доставляеть ей путемъ физической наслъдственности подходящее для выраженія ея особенностей тъло; несходства же оно объясняетъ тъмъ, что умственныя и нравственныя качества принадлежатъ самой индивидуальности, и появляется она именно въ этой семь благодаря связямъ, завязавшимся у нея въ прошломъ съ къмъ-либо изъ членовъ семьи 2). Значительнымъ по отношенію близнецовъ является то обстоятельство, что во время младенчества они бываютъ почти неразличимы даже для зоркаго глаза матери и кормилицы. Тогда какъ въ позднъйшей жизни, когда душа уже поработала надъ своей физической оболочкой, она настолько измъняетъ ее, что физическое сходство уменьшается, и разница въ характеръ близнецовъ отпечатлъвается на внъшнихъ чертахъ з). Въ физическомъ сходствъ и въ умственномъ и нравственномъ несходствъ встръчаются повидимому двъ различныя линіи причинности.

Поразительное различіе, съ которымъ люди почти одинаковыхъ интеллектульныхъ силъ воспринимаютъ ту или другую отрасль знанія, есть другой указатель на перевоплощеніе. Однимъ человъкомъ та или другая истина схватывается сразу, тогда какъ другому она не дается даже послъ долгаго изученія. Но возможенъ совершенно обратный результатъ, если обоимъ будетъ предъявлена другая истина, которая легко усвоится вторымъ и не будетъ понята первымъ. Два человъка, привлеченные теософіей, начинаютъ изучать ее; въ концъ года одинъ изъ нихъ вполнъ освоится съ ея главными положеніями и можетъ уже примънять ихъ, тогда какъ другой все еще чувствуетъ себя, какъ въ лабиринтъ. Для одного каждое положеніе кажется словно знакомымъ, для другого же—непонятнымъ и страннымъ. Върящій въ перевоплощеніе пойметъ изъ этого, что для одного все ученіе было

<sup>1)</sup> Life of Dr. Thomas Young, by G. Peacock, D. D.

<sup>2)</sup> North British Review, September, 1866.

<sup>1)</sup> См. гл. IX, о Карм'в.

<sup>2)</sup> См. гл. IX, о Кармъ.

 $<sup>^3)</sup>$  "Перевоплощеніе" А. Безантъ; см. Сборникъ "Вопросы Теософін" СПБ. 1907 г.

уже знакомо, тогда какъ для другого оно предъявляется въ первый разъ; одинъ понимаетъ быстро потому, что онъ вспоминаетъ и лишь возстанавливаетъ прежнія знанія; другой воспринимаетъ медленно потому, что въ кругъ его опыта не входили эти истины природы, и онъ пріобр'втаетъ ихъ съ трудомъ въ первый разъ. 1) Точно также обыкновенная интуиція есть лишь "воспоминаніе факта, который былъ извъстенъ человъку въ прежнемъ существованіи, хотя и появляется въ первый разъ въ настоящей его жизни"; 2) это - другой признакъ того пути, по которому личность проходила въ прошломъ существованіи. Самымъ большимъ затрудненіемъ для принятія ученія о перевоплощеніи является у большинства отсутствіе воспоминанія о прошлыхъ жизняхъ. А между тъмъ, тъ же люди ежедневно сталкиваются съ тъмъ фактомъ, что они весьма многое забыли даже изъ своей текущей жизни, что первые года ихъ дътства теряются въ туманъ, а воспоминанія младенчества утеряны ими вполнъ. Извъстно также и то, что событія прошлаго, которыя совершенно исчезли изъ ихъ нормальнаго сознанія, продолжають сохраняться въ темныхъ изгибахъ памяти и могутъ воскреснуть вновь во всей своей живости во время нъкоторыхъ бользней или подъ вліяніемъ магнетизма. Такъ, умирающій человъкъ -- какъ утверждаютъ точныя наблюденія -- можетъ заговорить языкомъ, который онъ слышалъ только въ раниемъ дътствъ и совершенно не помнилъ въ теченіе остальной жизни; точно также въ бреду давно забытое событіе является съ необыкновенной живостью передъ сознаніемъ. Такимъ образомъ, ничто вполнт не забывается, но многое ускользаеть изъ поля нашего бодрствующаго сознанія, наибол'є ограниченннаго изъ вс'єхъ нашихъ сознаній, несмотря на то, что оно признается огромнымъ большинствомъ за единственное. Совершенно также, какъ нъкоторыя воспоминанія изъ настоящей жизни исчезають изъ круга бодрствующаго сознанія и появляются вновь, когда мозгъ бываетъ чрезвычайно чувствителенъ и способенъ отвѣчать на вибраціи, въ обыкновенное время не воспринимаемыя имъ, точно также и память о прошлыхъ жизняхъ сохраняется внъ области, доступной для физическаго сознанія. Она вся сохраняется Мыслителемъ, который одинъ продолжаетъ существовать изъ жизни въ жизнь; ему одному доступенъ весь свитокъ воспоминаній, потому что онъ и есть то единое "Я", которое прошло черезъ всв опыты, записанные на этомъ свиткъ. Мало того, онъ можетъ передать свои воспоминанія и физическому своему проводнику, какъ только послѣдній достаточно очистится, чтобы отвѣчать на быстрыя и тонкія вибраціи Мыслителя. И тогда человѣкъ во плоти можетъ познать свои прошлыя жизни. Вся трудность воспоминанія коренится не въ забывчивости, ибо низшій проводникъ жизни, физическое тѣло, никогда и не раздѣляло прежнихъ жизней своего хозяина; трудность заключается въ томъ, что настоящій проводникъ поглощенъ всецѣло окружающей его средой, вслѣдствіе чего и неспособенъ отвѣчать на тонкія вибраціи, посредствомъ которыхъ проявляется его душа. Кто хочетъ вспомнить свое прошлое, тотъ не долженъ сосредоточивать весь интересъ на настоящихъ переживаніяхъ, онъ долженъ утончать и очищать свою физическую природу, пока она не сдѣлается способной воспринимать впечатлѣнія изъ иной, болѣе тонкой среды.

И все же воспоминаніемъ о прежнихъ жизняхъ обладаетъ достаточное количество людей, уже успъвшихъ пріобръсти необходимую для того чувствительность физической организаціи; для этихъ людей перевоплощеніе перестало быть теоріей и сдълалось предметомъ личнаго знанія. Они убъдились, насколько богаче становится жизнь, когда память прошлаго вливается въ нее, когда друзья быстротечной земной жизни оказываются друзьями далекаго, далекаго прошлаго, и воспоминанія, идущія изъ глубины въковъ, помогаютъ укръплять привязанности настоящаго. Жизнь пріобрътаетъ надежность и достоинство, когда позади нея начинаешь видъть длинную перспективу и когда привязанности прошедшихъ жизней вновь появляются въ любимыхъ друзьяхъ настоящаго. Значеніе смерти блъднъетъ и самая смерть становится на свое настоящее мъсто, какъ простой эпизодъ въ въчномъ существованіи, какъ перемъна одной сцены жизни на другую, подобно путешествію, которое разлучаетъ насъ физически, но не можетъ разъединить насъ духовно. Связи настоящаго являются для сознанія частью длинной цепи, которая тянется въ дали прошедшаго, а будущее пріобрътаетъ характеръ радостной увъренности при мысли, что эти связи сохранятся и въ слѣдующихъ существованіяхъ, образуя звенья той же непрерывной цъпи.

Отъ времени до времени встръчаются дъти, которыя приносять съ собой воспоминанія своего прошлаго, и это бываеть почти всегда въ томъ случать, когда предыдущая смерть произошла въ дътствъ, послъ чего быстро послъдовало новое воплощеніе. На Западъ такіе случаи бываютъ гораздо ръже, чъмъ на Востокъ,

<sup>1)</sup> Тамъ же.

<sup>2)</sup> Тамъ же.

потому что тамъ первое же заявленіе такого ребенка встръчается съ недовъріемъ, вслъдствіе чего онъ быстро теряеть въру въ свои собственныя воспоминанія. На Востокъ, гдъ въ перевоплощеніе върятъ почти всъ, къ такимъ заявленіямъ ребенка прислушиваются внимательно, и, гдъ это оказывается возможнымъ, ихъ провъряютъ. Другое соображеніе, относящееся къ памяти, заслуживаетъ нашего вниманія. Воспоминанія о прежнихъ переживаніяхъ сохраняются, какъ мы видъли, самимъ Мыслителемъ и только имъ однимъ. Но результаты этихъ переживаній, перешедшіе въ способности, составляють принадлежность преходящей человъческой личности. Если бы вся совокупность прошедшихъ переживаній переносилась въ физическій мозгъ со всъмъ огромнымъ количествомъ опыта несгрупированнаго и неприведеннаго въ порядокъ, -- человъкъ не могъ бы съ пользой для себя руководствоваться выводами изъ прошлаго. Принужденный выбирать между двумя линіями поведенія, онъ бы долженъ былъ отыскивать во множествъ разбросанныхъ фактовъ своего прошлаго всъ событія, подходящія къ данному случаю, проследить все ихъ последствія, и, после трудныхъ усилій, придти наконецъ къ заключенію, которое все же могло бы оказаться невърнымъ благодаря какой-нибудь пропущенной подробности, при наличности которой измѣнился бы и самый выводъ. Всъ подробности, мелкія и незначительныя, многихъ жизней составили бы безпорядочную массу свъдъній, совершенно безполезныхъ во всъхъ случаяхъ, когда требуется быстрое ръшеніе. Несравненно болъе разумный планъ, осуществляемый природой, состоить въ томъ, что Мыслитель сохраняеть всю память прошлаго и его ментальный проводникъ пользуется продолжительнымъ существованіемъ внѣ физической плоти, во время котораго все пережитое сравнивается и всъ результаты приводятся въ порядокъ; затъмъ, результаты эти воплощаются въ способности, которыя и образують новое ментальное тело Мыслителя. Такимъ образомъ расширившіяся и усовершенствованныя способности могуть немедленно получить примъненіе, и такъ какъ онъ заключають въ себъ всъ результаты прошлаго, то и ръшенія человъка согласуются съ этими результатами и возникаютъ легко и безъ замедленія. Быстрое пониманіе и ясное сужденіе-не что иное, какъ результаты прошлаго опыты, переработанныя въ наиболъе примънимую для жизни форму; и только благодаря такому внутреннему порядку пережитой опыть и становится могучимъ орудіемъ для развитія человъка.

Какъ бы то ни было, слъдуя по всъмъ линіямъ приведенныхъ разсужденій, наша мысль должна неизмѣнно возвратиться къ необходимости перевоплощенія, если мы хотимъ, чтобы смыслъ жизни сталъ для насъ понятенъ и чтобы она не казалась намъ жестокой

и несправедливой.

При свътъ ученія о перевоплощеніи, человъкъ является достойнымъ, безсмертнымъ существомъ, развивающимся ради божественно великой цъли; безъ этого свъта онъ является соломинкой въ бурномъ потокъ, бросаемой по прихоти обстоятельствъ, не отвъчающей за свой характеръ, за свои поступки и за свою судьбу. Освъщаемый этимъ свътомъ, онъ можеть смотръть впередъ безъ страха, на какой бы низкой ступени эволюціи онъ ни стоялъ сегодня, ибо онъ все же поднимается къ божественности, и достижение высшей ступени есть лишь вопросъ времени. Если отбросить перевоплощеніе, не останется разумной причины върить въ прогрессъ будущаго, не останется и никакой разумной причины върить въ какое либо будущее, ибо-какое основание для будущаго у существа, не имъющаго прошлаго? Это не болъе какъ пузырь, появляющійся на поверхности океана времени, брошенный въ міръ изъ небытія съ готовыми качествами, хорошими или дурными, принадлежащими ему безъ всякой причины и безъ всякой съ его стороны заслуги; съ какой стати будетъ онъ стремиться усовершенствовать ихъ? И не будеть ли его будущее-если ему предстоить вообще какое-либо будущее--такимъ же оторваннымъ, безпричиннымъ и безрезультатнымъ, какъ и его настоящее? Исключивъ перевоплощение изъ своихъ върований, современный міръ лишилъ Бога его справедливости, а человъка-его упованій; послъдній можеть испытывать "удачу", или "неудачу", но сила и достоинство, являющіяся всл'ядствіе ув'яренности въ неизм'янномъ законъ, вырваны у него, и онъ оставленъ безпомощнымъ на поверхности безграничнаго океана жизни.

## Глава IX.

### Карма.

Прослъдивъ главныя линіи эволюціи души на пути перевоплощенія, мы можемъ теперь перейти къ изученію великаго закона причинности, который управляетъ новыми рожденіями, закона, именуемаго Кармой. Карма—санскритское слово, означающее буквально "дъйствіе"; такъ какъ всъ дъйствія суть послъдствія, вытекающія изъ предыдущихъ причинъ, и каждое послъдствіе, въ свою очередь, становится причиной будущихъ дъйствій,—

идея причинъ и послъдствій составляеть существенную часть всякаго представленія о д'ятельности; и поэтому слово "карма" или дъятельность употребляется для обозначенія непрерывно связанной цепи причинъ и последствій, изъ которыхъ состоить всякая человъческая дъятельность. Отсюда выраженіе: "это моя карма" или: "это событіе посл'ядствіе моего же д'яйствія въ прошломъ" и т. д. Обособленной жизни нътъ; каждая жизнь есть дитя предыдущихъ жизней и мать всъхъ послъдующихъ, въ той совокупности жизней, которая составляеть всю непрерывность существованія индивидуума. "Случайности" нѣтъ въ мірѣ; все происходящее связано съ предыдущей причиной или съ послъдующимъ результатомъ; всв мысли и поступки-въ причинной связи съ прошлымъ и они необходимо повліяють и на будущее. Такъ какъ наше невъдъніе затемняеть наше зръніе одинаково какъ относительно прошлаго, такъ и относительно будущаго, событія кажутся намъ какъ бы появляющимися изъ пустоты, какъ бы случайными, но это-также иллюзія и происходить она отъ недостатка нашего въдънія. Какъ дикарь, незнакомый съ законами физической вселенной, считаетъ физическія явленія безпричинными, а результаты неизвъстныхъ ему явленій-чудесами, такъ и многіе, незнакомые съ нравственными и духовными законами, не видять изъ какихъ причинъ исходять жизненныя событія, а результатъ неизвъстныхъ имъ духовныхъ законовъ считаютъ хорошей или дурной "судьбой".

Когда идея нерушимаго и неизмъннаго закона во всъхъ тъхъ случаяхъ, гдъ прежде мысль предполагала одну случайность,озаряетъ нашъ умъ, въ душъ нашей появляется чувство безпомощности, почти оцъпененія. Человъку кажется, что онъ захваченъ въ тиски желъзной необходимости, и мусульманскій фатализмъ кажется единственнымъ возможнымъ выраженіемъ этого новаго міросозерцанія. Но совершенно также почувствуєть себя и дикарь, когда идея физической закономърности впервые возникаетъ передъ его смятеннымъ умомъ, когда онъ убъждается, что каждое движение его тъла и каждое явление природы выполняется по неизмъннымъ законамъ. И только постепенно онъ начинаетъ узнавать, что естественные законы устанавливаютъ лишь условія для двятельности, самую же двятельность они не предписывають; что человъкъ всегда остается свободнымъ въ центръ, внъшнія же его дъятельности бываютъ ограничены условіями той среды, въ которой онъ происходять. Далъе онъ узнаетъ, что условія эти побъждають его и задерживають его усилія только до тъхъ

поръ, пока онъ не знаетъ ихъ, или пока борется съ ними; но какъ только онъ начинаетъ ихъ понимать, какъ только онъ узнаетъ ихъ направленіе и въ состояніи расчитать ихъ силы, они немедленно дълаются его слугами и помощниками.

Знаніе въ физической сферѣ и возможно только потому, что ея законы нерушимы и неизмънны. Если бы не было естественныхъ законовъ, не могло бы быть и знанія. Каждый изслідователь делаеть известное число опытовь и изъ результатовъ этихъ опытовъ онъ познаетъ, какъ дъйствуетъ природа; узнавъ ея дъйствія, онъ можетъ уже съ увъренностью добиваться опредъленнаго результата, и если результать этоть не получается,--навърно или пропущено какое-либо необходимое условіе, или же расчетъ былъ невъренъ. Тогда изслъдователь провъряетъ свои знанія, просматриваеть свои методы и расчеты съ спокойной увъренностью, что если вопросъ его будетъ поставленъ правильно, природа отвътитъ ему съ неизмѣнной точностью. Водородъ и кислородъ не дадуть ему сегодня воду, а завтра синильную кислоту; огонь не будетъ сегодня жечь, а завтра замораживать; если вода является сегодня жидкостью, а завтра твердымъ тъломъ-это потому, что окружающія условія изм'єнились, и стоить лишь возстановить прежнія условія, какъ неминуемо появится и прежній результать. Каждое новое свъдъніе относительно законовъ природы не будетъ новымъ ограниченіемъ, но новой силой; ибо всъ энергін природы становятся силами въ рукахъ человѣка, когда онъ знаетъ, какъ примънять ихъ. Отсюда изреченіе: "знаніе есть сила". Ибо въ полномъ соотвътствіи съ знаніями человъка будеть и его господство надъ силами природы; выбирая тъ изъ нихъ, которыя нужны для его работы, уничтожая одну энергію противоположной энергіей, онъ можетъ заранъе расчитать результаты и вызвать именно то явленіе, которое желательно для него. Понимая силы природы и производя съ ихъ помощью различныя дѣйствія, челов'єкъ можеть вызвать совершенно опред'єленные результаты и такимъ образомъ самую непреклонность природы, которая съ перваго взгляда кажется парализующей человъческую дъятельность, онъ можетъ использовать для созданія безконечнаго разнообразія результатовъ. Неизмѣнность каждой отдѣльной силы природы и дълаетъ возможнымъ разнообразіе въ комбинированіяхъ ея различныхъ силъ. Ибо изъ разнообразныхъ силъ, двигающихся по всевозможнымъ направленіямъ и поддающихся върному расчету, возможно скомбинировать подборъ этихъ силъ такъ: чтобы онъ непремънно вызывали желаемый результатъ. Но не нужно забывать, что для подобнаго господства надъ природой необходимо знаніе. Невъжественный человъкъ идетъ ощупью, безпомощно наталкиваясь на неизмънные законы и даромъ растрачивая свои усилія; тогда какъ знающій человъкъ идетъ увъренно впередъ, предвидя и согласуя то, къ чему онъ стремится. И это происходитъ не потому, что онъ "счастливъе", а потому что онъ знаетъ. Первый является игрушкой и рабомъ природы, увлекаемый въ ту или другую сторону ея силами; другой же становится ея господиномъ и пользуется ея силами, чтобы двигаться въ на-

правленіи, избранномъ его волею.

То, что върно относительно физическихъ законовъ, также върно и относительно законовъ нравственныхъ и духовныхъ. И здъсь также несвъдущій человъкъ— рабъ, а знающій человъкъ— полный властитель. И здъсь также нерушимость и неизмънность, которыя вначалъ казались парализующими, являются необходимымъ условіемъ для върнаго успъха и для яснаго предвидънія своего будущаго. Человъкъ можетъ сдълаться господиномъ своей судьбы только потому, что онъ живетъ въ міръ, управляемомъ закономъ, гдъ знаніе можетъ дать человъку проникновеніе въ дъятельности своей души и силу направлять свое будущее, строить и личный свой характеръ и будущія условія своей жизни. И тогда знаніе кармы, которое грозило обезсилить человъка, становится для него поддерживающей, вдохновляющей и поднимающей силой.

Слъдовательно, карма есть законъ причинности, законъ причинъ и послъдствій. Этотъ законъ былъ ясно установленъ христіанскимъ посвященнымъ, св. Павломъ: "Не обманывайтесь: Богъ поругаемъ не бываетъ, ибо что посъетъ человъкъ, то и пожнетъ \*\* \*). Человъкъ посылаетъ безпрестанно силы во всъ сферы, въ которыхъ онъ дъйствуетъ: эти силы-по качеству и количеству-послъдствія его прежней дъятельности, и онъ же являются причинами, которыя онъ вносить въ каждый изъ обитаемыхъ имъ міровъ; причины эти приносять опредъленныя послъдствія, касающіяся какъ его самого, такъ и другихъ, и такъ какъ онъ исходятъ изъ него какъ изъ центра, по всъмъ направленіямъ его поля дъятельности, то онъ и отвъчаетъ за всъ истекающія изъ нихъ послъдствія. Какъ магнитъ имъетъ свое "поле притяженія", площадь, въ предълахъ которой дъйствуютъ всъ его силы -- то меньше, то больше, соотвътственно ихъ энергіи, также и у человъка есть свое "поле вліянія", внутри котораго проявляются всѣ его силы;

и силы эти дъйствуютъ по кривымъ, возвращаясь назадъ къ своему отправителю, къ центру, изъ котораго онъ изошли.

Такъ какъ предметъ этотъ весьма сложенъ, мы раздълимъ его и будемъ изучать каждый отдълъ по очереди.

Три вида энергіи высылаются человъкомъ въ его обыденной жизни и эти энергіи принадлежать тремъ мірамъ, съ которыми человъкъ соприкасается; его умственныя энергіи принадлежатъ ментальному міру и вызывають причины, которыя мы называемь мыслями; его энергіи страстей принадлежать астральной сферв и вызывають то, что мы называемъ желаніями; его физическія энергіи. лействуя въ физической сферъ, производять причины, которыя мы называемъ поступками. Необходимо изучить каждую изъ этихъ энергій въ ея воздъйствіяхъ и понять, какого рода послъдствія вызываются каждой изъ нихъ: иначе мы не будемъ въ состояніи проследить ту роль, которую эти различныя энергін играють въ сложныхъ и поразительныхъ комбинаціяхъ, создаваемыхъ нами и составляющихъ въ своей совокупности "нашу карму". Когда человъкъ, подвигающійся впередъ быстръе, чъмъ остальные люди, пріобрѣтаетъ способность дѣйствовать на высшихъ ступеняхъ сознанія, —онъ становится центромъ высшихъ силъ, но для нашей цъли лучше оставить эту ступень безъ разсмотрънія и ограничиться обыкновеннымъ человъчествомъ, которое проходитъ черезъ циклы перевоплощенія въ трехъ мірахъ.

Изучая эти три вида энергіи, мы должны различать ихъ дъйствія на самого человъка, создающаго ихъ, и дъйствія ихъ на другихъ существъ, соприкасающихся съ полемъ его вліянія. Неясность въ этомъ вопросъ можетъ вызвать всевозможныя недоразумънія.

Кромъ того, мы должны помнить, что каждая сила дъйствуеть въ своей собственной сферъ, отражаясь въ слъдующей низшей сферъ пропорціонально своей напряженности. Сфера, въ которой сила эта возникла, придаетъ ей свой опредъленный характеръ, отраженіе же ея на низшей ступени вызываетъ вибраціи въ болье тонкихъ или въ болье грубыхъ веществахъ этого низшаго міра, смотря по свойствамъ вызвавшей эти вибраціи силы.

Мотивъ, который вызываетъ дъятельность, опредъляетъ и сферу (физическую, астральную, умственную), къ которой сила эта принадлежитъ.

Далъе, слъдуетъ различать между созръвшей кармой, готовой уже проявиться, какъ неизбъжное событіе, въ настоящей жизни; между кармой характера, проявляющейся въ наклонностяхъ,

<sup>\*)</sup> Посланіе къ Галатамъ, VI, гл. 7.

которыя не что иное, какъ накопленный запасъ опыта, способный быть измъненнымъ въ настоящемъ воплощеніи тою же самой силой (Ego), которая въ прошломъ создала его; и наконецъ карма, дъйствующая въ настоящемъ и создающая условія будущаго существованія и будущаго характера \*).

Кром'в того, нужно помнить, что когда челов'вкъ создаетъ свою индивидуальную карму, онъ связываетъ себя при этомъ съ другими, становясь такимъ образомъ иленомъ различныхъ группъ: семейной, національной, расовой, и, какъ членъ этихъ группъ, онъ участвуетъ въ коллективной карм'в каждой изъ нихъ.

Изъ всего сказаннаго ясно, что изученіе кармы чрезвычайно сложно; и все же, схвативъ главныя основы ея дъйствія, какъ онъ изложены выше, можно получить правильную идею объ ея общемъ направленіи, подробности же могутъ выясниться постепенно, при изученіи отдъльныхъ случаевъ.

Но прежде всего не слѣдуетъ забывать, что человѣкъ самъ дѣлаетъ свою карму, создавая одинаково какъ свои способности, такъ и свои ограниченія; и что дѣйствуя этими, созданными имъ же самимъ способностями, и сталкиваясь съ вызванными имъ же самимъ ограниченьями, онъ все же остается самимъ собой, той же живой Душой, и въ его власти—усилить или ослабить свои способности, расширить или съузить свои ограниченія.

Цъпи, связывающія его, скованы имъ самимъ и онъ можеть либо распилить ихъ, либо стянуть ихъ еще сильнъе. Жилище, въ которомъ онъ обитаетъ, построено имъ самимъ и онъ можеть или улучшить его, или повредить ему, или же перестроить его заново по волъ своей. Мы работаемъ какъ бы въ пластической глинъ и можемъ формовать ее по нашему желанію. Но затъмъ глина все болъ затвердъваетъ, сохраняя ту форму, которую мы придали ей. Одно изъ изреченій *Hitopadesha* передается Эдвиномъ Арнольдомъ слъдующимъ образомъ:

"Взирай! глина—высыхая—превращается въ желъзо, но форму ей далъ самъ гончаръ; "Сегодня господиномъ стала судьба, вчера же господиномъ

"Сегодня господиномъ стама судьба, вчера же господиномъ былъ самъ человъкъ".

Такимъ образомъ мы всъ бываемъ господами нашего *завтра*, какъ бы мы не были стъснены *сегодня* результатами нашего *вчерашняго дня*.

Теперь мы перейдемъ къ упомянутымъ уже подраздъленіямъ и начнемъ изучать ихъ по порядку, чтобы лучше понять идею кармы.

Три вида причинъ съ ихъ послъдствіями, дъйствующими и на ихъ создателя, и на тъхъ, кто находится въ сферъ его вліянія. Первый изъ этихъ видовъ состоитъ изъ нашихъ мыслей. Мысльнаиболъе могучій факторъ въ созданій человъческой кармы, ибо энергіи души (Ego) д'ьйствують въ той ментальной субстанціи, изъ тончайшаго вида которой и образуется индивидуальный проводникъ мысли; но даже и наиболъе грубыя частицы этой субстанціи отличаются способностью быстро отвъчать на каждую вибрацію самосознанія. Вибраціи, которыя мы называемъ мыслями, т. е. непосредственная дъятельность самого Мыслителя, создають изъ ментальной субстанціи опредъленныя формы, или мысле-образы, которые и даютъ соотвътствующія очертанія его ментальному тълу, какъ бы отливають его въ опредъленную форму; каждая мысль видоизмъняетъ ментальное тъло и умственныя способности каждаго послъдующаго воплощенія создаются мышленіемъ предыдущихъ жизней. У человъка нътъ силы мысли, нътъ умственныхъ способностей, которыя онъ не создаль бы себѣ самъ терпѣливымъ повтореніемъ процесса мышленія; съ другой стороны, ни одинъ созданный имъ мысле-образъ не теряется, но сохраняется какъ матеріалъ для созидающейся способности, а совокупность однородныхъ мысле-образовъ вносится въ умственную способность, которая и становится все сильнъе по мъръ созданія новыхъ мысле-образовъ того же порядка. Познавъ этотъ законъ, человъкъ можетъ постепенно создавать свой умственный строй по своему желанію, и онъ можетъ дълать это съ такой же опредъленностью и увъренностью, съ какой каменьщикъ возводитъ изъ кирпичей новую стъну. Смерть не останавливаетъ его работы, но, освобождая его оть бремени физическато тъла, облегчаеть процессъ созиданія изъ мысле-образовъ опредъленнаго органа, который мы называемъ способностью; способность эту человъкъ приноситъ съ собой въ свое ближайшее воплощеніе на землъ, причемъ мозгъ новаго физическаго тъла строится такъ, чтобы служить проводникомъ для этой новой способности. Всв умственныя способности, вмъстъ взятыя, образують ментальное тъло для новаго рожденія на землъ, мозгъ и нервная система формуются такъ, чтобы это ментальное тъло могло проявиться въ физической средъ. Такимъ образомъ, мысле-образы, созданные въ одной жизни, въ следующемъ воплощеніи появляются въ видъ умственныхъ способностей. Вотъ почему

<sup>\*)</sup> По индусской терминалогіи, первый видъ кармы, уже созрѣвшей для дѣйствія, называется *Prārabāha*, второй видъ, скрытая карма, выраженная въ наклонностяхъ—*Sonchita*, и третій видъ, зарождающаяся карма—*Kriyamôna karma*.

и говорится въ Упанишадахъ: "человъкъ-созданіе размышленія: надъ чемъ онъ размышляеть въ этой жизни, темъ онъ становится въ слъдующей" \*). Таковъ законъ, и онъ передаетъ построеніе нашего умственнаго характера всецъло въ наши руки; если мы строимъ хорошо, всъ преимущества отъ того достаются намъ же; если мы строимъ дурно-теряемъ отъ этого опять-таки мы сами. Такимъ образомъ, умственный строй является примъромъ индивидуальной кармы, дъйствующей на того самого индивидуума, который самъ создалъ этотъ строй. Но тотъ же индивидуумъ дъйствуетъ своими мыслями одновременно и на другихъ. Ибо тъ же мыслеобразы, которые образують его собственное ментальное тъло, порождають вибраціи, воспроизводящія снова тіз же мысле-образы во вторичныхъ формахъ. Послъднія бываютъ обыкновенно смъшаны съ желаніями, вслъдствіе чего въ ихъ составъ входить нъкоторое количество астральной матеріи; вотъ почему въ иномъ мъстъ \*\*) эти *вторичные* мысле-образы названы мной "астро-ментальными образами". Подобные мысле-образы отдъляются отъ своего создателя и ведутъ полунезависимую жизнь, продолжая сохранять съ нимъ магнитическую связь. Они приходятъ въ соприкосновеніе съ другими людьми и такимъ путемъ, завязывая кармическія связи между своимъ создателемъ и другими, вліяють на подборъ его будущей среды. Такъ создаются связи, которыя соединятъ насъ съ другими на добро или зло — въ нашихъ будущихъ воплощеніяхъ; которыя окружатъ насъ родственниками, друзьями и врагами; которыя привлекуть на нашъ путь содъйствующихъ, или препятствующихъ нашему развитію, любящихъ насъ безъ всякой заслуги съ нашей стороны и ненавидящихъ насъ, хотя бы въ этомъ воплощеніи мы не сдѣлали ничего, что могло бы вызвать ихъ ненависть. Вдумываясь въ эти результаты, мы улавливаемъ законъ огромной важности, по которому наши собственныя мысли создаютъ нашъ умственный и нравственный характеръ, и въ тоже время, дъйствуя на другихъ, онъ же опредъляють и товарищей нашего будущаго воплощенія.

Второй видъ энергій, создающихъ нашу карму, состоитъ изъ нашихъ желаній, изъ нашихъ влеченій къ объектамъ внѣшняго міра; а такъ какъ желанія человѣка всегда соединены съ элементомъ мысли, — мы можемъ и ихъ включить въ число "мысле-образовъ", хотя они и выражаются по большей части черезъ

\*) Chândogyopanichad, IV, xiv. 1.

посредство астральной матеріи. Ихъ дъйствіе на своего создателя состоитъ въ томъ, что они даютъ опредъленное очертаніе его астральному тълу, порождаютъ его посмертную судьбу въ Камалокъ и опредъляютъ свойства его астральнаго тъла въ слъдующемъ рожденіи. Когда желанія человъка исполнены животности, опьяненія, жестокости и нечистоты, они становятся причинами заразныхъ бользней и слабаго, нездороваго мозга, дающаго начало эпилепсіи, каталепсіи и всякаго рода нервнымъ заболъваніямъ, а также и физическому уродству всякаго рода.

Животные аппетиты, ненормальные по характеру и силь, могуть создать въ астральномъ міръ связи, которыя на время прикують Едо, облеченное въ созданное этими аппетитами астральное тъло къ астральнымъ тъламъ животныхъ, которымъ такія влеченія собственно и принадлежатъ; въ другихъ случаяхъ, звъриная форма астральнаго тъла оставляетъ свой отпечатокъ на физическомъ тълъ младенца во время утробной жизни и вызываетъ тъ страшныя получеловъческія и полузвъриныя формы, которыя изръдка появляются среди людей.

Въ виду того, что желанія являются исходящими энергіями, влекущими къ опредѣленнымъ предметамъ,—они притягиваютъ человѣка неизбѣжно въ ту среду, гдѣ желанія эти могутъ быть удовлетворены. Желанія земныхъ вещей, привязывая душу къ матеріальному міру, направляютъ ее туда, гдѣ желаемое можетъ быть легко добыто, и поэтому говорится, что "человѣкъ рождается сообразно своимъ желаніямъ" \*). Желанія принадлежатъ къ числу причинъ, опредѣляющихъ мѣсто новаго рожденія.

Астро-ментальные образы, вызванные желаніями, дѣйствуютъ на другихъ также, какъ и наши мысле-образы; слѣдовательно, они связываютъ насъ съ другими душами и нерѣдко самыми сильными связями любви и ненависти, ибо на настоящей ступени человѣческой эволюціи желанія обыкновеннаго человѣка сильнѣе и упорнѣе чѣмъ его мысли. Вслѣдствіе этого они играютъ большую роль при опредѣленіи человѣческой среды его будущаго воплощенія и могутъ внести въ его жизнь такія вліянія и такихъ личностей, связь съ которыми онъ совершенно не сознаетъ. Представимъ себѣ, что человѣкъ, выбрасывая изъ себя мысль жестокой ненависти и мести, вызвалъ ею въ другомъ человѣкѣ импульсъ, результатомъ котораго оказалось убійство; создатель этой мысли связалъ себя кармически съ тѣмъ, кто совершилъ преступленіе,

<sup>\*\*)</sup> Karma p. 25. (Theosophical Manual, Nº 4).

<sup>\*)</sup> Brihadâranyakopanishad, IV, IV. 5-7.

котя бы лично они никогда и не встръчались въ этой земной жизни; но зло, которое онъ такимъ образомъ причинилъ преступнику, помогая ему совершить убійство, вернется къ нему обратно въ видъ невзгоды, въ которой преступникъ будетъ играть опредъленную роль. Многіе неожиданные удары, кажущіеся незаслуженными, являются послъдствіями именно такой причины, и безсмертная душа получаетъ при этомъ необходимый урокъ, тогда какъ низшее сознаніе страстно протестуетъ противъ кажущейся несправедливости. Ничто не можетъ коснуться человъка, чего бы онъ не заслужилъ самъ, и недостатокъ памяти съ его стороны не можетъ воспрепятствовать выполненію закона. Такимъ образомъ мы узнаемъ, что наши собственныя желанія дъйствуютъ на насъ самихъ, создаютъ наше астральное тъло, а черезъ него вліяютъ и на физическое тъло нашего ближайшаго воплощенія; что они играютъ большую роль при опредъленіи мъста нашего рожденія; и что ихъ же вліяніе на другихъ притягиваетъ къ намъ участниковъ нашихъ будущихъ жизней.

Третій большой отдівль энергій, проявляющихся въ физической средів какъ поступки, вызываеть большія кармическія послівдствія благодаря ихъ вліянію на другихъ людей, но на внутреннюю суть человівка они кладутъ лишь слабые слівды.

Поступки человъка — послъдствія его прежнихъ мыслей и желаній, и карма, которую они собою представляють, погашается по большей части уже во время ихъ совершенія. На душу они дъйствуютъ лишь косвенно, въ томъ смыслъ, что вызывають въ ней новыя мысли, желанія или эмоціи, но сила, созидающая внутренную суть человъка, заключается въ этихъ послъднихъ, а не въ самихъ поступкахъ. Кромъ того, если опредъленные поступки повторяются часто, они вызываютъ физическую привычку, которая ограничиваетъ проявленіе Едо въ внѣшнемъ мірѣ; слѣдуетъ прибавить, что ограничение это уничтожается вмъстъ съ физическимъ тъломъ и такимъ образомъ карма поступковъ-въ своемъ вліяніи на душу человъка-ограничивается лишь одной текущей жизнью. Но вопросъ совершенно мъняется, если мы начнемъ изучать вліяніе нашихъ поступковъ на другихъ, ту долю счастія или несчастія, которую они приносятъ имъ, и то дъйствіе, которое они оказывають на нихъ въ качествъ дурного или хорошаго примъра. Этимъ вліяніемъ на другихъ поступки наши связывають насъ съ ними и такимъ образомъ являются третьимъ факторомъ, опредъляющимъ человъческую среду нашего будущаго воплощенія; что касается внъшнихъ условій нашего будущаго, -- поступки наши являются главнъйшимъ факторомъ, опредъляющимъ эти условія. Говоря вообще, благопріятныя или неблагопріятныя условія физической среды, въ которой мы рождаемся, зависять отъ вліянія нашихъ поступковъ на благоденствіе или несчастіе окружавшихъ насъ въ прежней нашей жизни людей. Физическое вліяніе нашихъ земныхъ д'ятельностей на другихъ людей проявляется кармически въ томъ, что мы получаемъ въ будущемъ или хорошія или дурныя условія существованія. Если челов'єкъ содъйствовалъ физическому счастію другихъ людей, жертвуя богатствомъ, временемъ или трудомъ, такое содъйствіе принесетъ ему кармически внъшнія условія, ведущія къ физическому благоденствію. Если же онъ содъйствовалъ физическому бъдствію другихъ людей, онъ кармически пожнетъ такія бъдственныя условія, которыя вызовуть и для него физическое бъдствіе. Это происходить неизмънно, какой бы мотивъ не руководилъ дъйствіями человъка, и этотъ фактъ приводитъ насъ къ разсмотрънію закона, по которому каждая сила дъйствуеть въ своей собственной сферь.

Если человъкъ посъетъ счастіе для другихъ въ физической сферъ, онъ пожнетъ благопріятныя условія въ этой же, физической сферѣ, а какой у него при этомъ былъ мотивъ, это обстоятельство не будетъ имъть вліянія. Человъкъ можетъ посъять пшеницу съ намъреніемъ произвести спекуляцію, которая разорить его сосъда, но его дурной мотивъ не можетъ заставить вырасти вмъсто пшеницы одуванчикъ. Мотивъ есть ментальная или астральная сила, смотря по тому, вызывается ли она волей или желаніемъ, и поэтому она можетъ вліять лишь на нравственный характеръ или на астральную природу человъка. Причиненіе же физическаго счастья путемъ поступка есть физическая сила и дъйствіе ея ограничивается физической средой. "Своими поступками человъкъ вліяетъ на своихъ сосъдей въ физическихъ условіяхъ жизни; онъ распространяетъ или благоденствіе вокругъ себя, или вызываеть бъдствія, увеличиваеть или уменьшаеть сумму земного благосостоянія. Но мотивы его при этомъ могутъ быть чрезвычайно различны; они могутъ быть и хорошіе, и дурные, и смъшанные. Человъкъ можетъ совершить поступокъ, который дастъ другимъ много радости, изъ чистаго благоволенія, желая порадовать своихъ ближнихъ; возьмемъ такой случай: онъ предоставляетъ городу свой паркъ въ пользу всъхъ его жителей; но въдь другой можетъ сдълать то же самое изъ тщеславія, изъ желанія получить взам'єнь какую-нибудь награду, наприм'єрьтитулъ или орденъ; третій можетъ также отдать свой паркъ, но изъ мотивовъ смѣшанныхъ: частью—безкорыстныхъ, частью же— эгоистическихъ. И эти разные мотивы подъйствуютъ на характеръ всѣхъ троихъ въ ихъ будущемъ воплощеніи различно: одного— безкорыстный мотивъ быстро двинетъ впередъ, другого — задержитъ, для третьяго—проявится ничтожнымъ результатомъ.

Но самый результать, т. е. радость многихъ людей отъ пользованія парками, не зависить оть мотива ихъ владъльцевъ; гуляющіе люди радуются совершенно одинаково, и эта радость, вызванная поступкомъ отдавшаго свой паркъ, даетъ ему право на уплату со стороны природы долга, который и будеть ему возвращенъ съ самой добросовъстной точностью. Онъ получитъ физическій комфортъ или даже большое богатство, такъ какъ онъ содъйствовалъ въ большихъ размърахъ физическому довольству людей и долженъ воспользоваться кармическимъ плодомъ своего поступка. Это-его право; но какъ онъ воспользуется своимъ блестящимъ положеніемъ, будетъ ли онъ счастливъ среди своего богатства-это уже будеть зависъть отъ его внутреннихъ свойствъ; и здъсь онъ также испытаетъ полную справедливость, такъ какъ каждый посъвъ приноситъ свою собственную жатву\*). Поистинъ пути кармы для всъхъ одинаковы. Она не отнимаетъ у дурного человъка результаты, которые естественно слъдуютъ за его поступкомъ, давшимъ радость другимъ, но она же воздастъ ему ухудшеніемъ характера, вызваннымъ его дурнымъ мотивомъ, вслъдствіе чего среди богатства и внъшняго благоденствія онъ будетъ и недоволенъ, и несчастливъ. Точно также и добрый человъкъ не избъжитъ физическаго страданія, если онъ неумълыми дъйствіями, хотя бы истекавшими изъ хорошаго мотива, вызвалъ несчастія для другихъ; это несчастіє навлечетъ и на него тяжелыя физическія условія жизни, но его хорошій мотивъ, улучшивъ его внутренно, послужитъ для него источникомъ внутренняго довольства, и онъ сохранитъ терпъніе и доброе настроеніе среди всъхъ заслуженныхъ затрудненій. Много непонятныхъ явленій получило бы разумное объясненіе, если къ нимъ примънить приведенные законы.

Эти условные результаты какъ мотива, такъ и дъятельности происходять отъ того, что каждая сила обладаетъ характерными особенностями той сферы, которая породила эту силу, и чъмъ выше сфера, тъмъ сильнъе и устойчивъе идущая изъ нея сила.

Вотъ почему мотивъ гораздо важнъе, чъмъ самый поступокъ, и ошибочное дъйствіе, совершенное съ хорошимъ мотивомъ, производительнъе для человъка въ смыслъ добра, чъмъ самый удачный поступокъ, въ основъ котораго лежитъ дурной мотивъ. Мотивъ, воздъйствуя на характеръ человъка, вызываетъ длинный рядъ послѣдствій, ибо вся послѣдующая дѣятельность того же человъка будетъ находиться подъ вліяніемъ улучшеннаго или ухудшеннаго характера; тогда какъ поступки, принося своему творцу физическое счастье или несчастье, въ зависимости отъ того, какъ эти поступки вліяли на другихъ, --- не имъютъ вь себъ творческой силы и погашаются проявленными результатами. Когда знающій законъ кармы приходитъ въ смущеніе, сталкиваясь съ двумя различными обязательствами, — онъ долженъ тщательно взвъсить свои мотивы, отдълаться отъ всего эгоистическаго, очистить свое сердце и затъмъ уже дъйствовать безъ колебанія; и если его поступокъ окажется ошибочнымъ, онъ спокойно приметъ всъ тяжелыя послъдствія ошибки какъ урокъ, полезный для будущаго, тогда какъ благородный мотивъ его поступка-хотя бы и ошибочный-уже подъйствоваль на облагороженье его характера, и притомъ навсегда.

Законъ, по которому сила принадлежитъ той сферѣ, въ которой она создалась, представляетъ величайшее значеніе. Если сила освобождается ради пріобрѣтенія физическихъ предметовъ, она и будетъ дѣйствовать въ физической средѣ и привяжетъ своего создателя именно къ этой средѣ; если же она стремится къ предметамъ высшаго міра, она и будетъ проявляться въ этомъ высшемъ мірѣ и свяжетъ своего творца съ послѣднимъ; но если ея мотивомъ будетъ единый божественный источникъ, тогда сила эта проявится въ духовномъ мірѣ и не свяжетъ своего творца, а оставитъ его свободнымъ, такъ какъ онъ не просить ничего.

Три рода Кармы. Зрълая Карма есть та, которая уже готова осуществиться, и поэтому она неизбъжна. Изъ всей суммы прошлой Кармы извъстное количество ея можетъ быть погашено вътеченіе одной и той же жизни; но есть различные виды Кармы, которые такъ несовмъстимы между собой, что они не могутъ проявиться въ одномъ физическомъ тълъ, и требуютъ различные физическіе типы для своего выраженія. Такъ, образуются обязательства относительно другихъ душъ, а всъ эти души не могутъ быть воплощены въ одно и то же время; или бываетъ Карма, которая должна быть осуществлена среди опредъленнаго народа или въ опредъленномъ общественномъ положеніи, тогда какъ у

<sup>\*)</sup> Cm. Karma, A. Besant, pp. 50-51.

того же человъка есть и другая Карма, которая требуетъ совершенно иныхъ условій и иной среды. Такимъ образомъ лишь часть всей суммы его Кармы можеть быть осуществлена въ данной жизни, и эта часть выбирается Руководителями Кармы, о которыхъ ниже будетъ сказано нъсколько словъ, и душа направляется въ извъстную семью, націю, мъстность, тъло, которыя соотвътствують для того, чтобы погасить всю ту совокупность причинъ, которая могла быть соединена вмѣстѣ. Эта совокупность созданныхъ человъкомъ причинъ опредъляетъ продолжительность этой его жизни, придаетъ его тълу характерныя черты, приводитъ въ соприкосновение съ воплощеннымъ человъкомъ тъ души, относительно которыхъ у него сложились опредъленныя обязательства, окружаетъ его родственниками, друзьями и врагами, опредъляетъ общественное положеніе, въ которомъ онъ долженъ родиться, вмъстъ со всъми сопровождающими его преимуществами и невыгодными сторонами, избираетъ ту часть душевныхъ силъ и способностей, которыя могуть быть проявлены черезъ тотъ мозгъ и черезъ ту нервную систему, которые, по кармическимъ условіямъ, организуются для него; соединяеть вмъстъ тъ созданныя имъ причины, послъдствія которыхъ могутъ быть выражены въ радостяхъ и горестяхъ его земного поприща, соединенныхъ въ одной и тойже жизни. Все это и есть "зрълая Карма", и ее можетъ набросать въ гороскопъ любой свъдующій астрологъ. Во всемъ этомъ человъкъ не имъетъ свободнаго выбора, все это уже опредълилось тъмъ выборомъ, который онъ сдълалъ въ своемъ прошломъ, и онъ долженъ погасить до послъдней частицы всъ долги свои.

Физическое, астральное и ментальное тъла, въ которыя душа облекается для своего новаго существованія, являются, какъ мы уже видъли, прямымъ результатомъ ея прошлаго, и они представляютъ чрезвычайно важную часть ея "зрълой Кармы". Они ограничиваютъ душу со всъхъ сторонъ, и ея прошлое возстаетъ противъ нея, когда устанавливаетъ тъ границы, которыя душа сама создала для себя. Спокойно принимать послъднія и усердно работать надъ своимъ совершенствованіемъ — вотъ единственный исходъ для мудраго человъка, ибо избъжать этихъ ограниченій онъ не можетъ.

Есть еще другой родъ зрълой Кармы, очень важный по своему значенію, это—неизбъжные поступки. Каждый поступокъ есть конечное выраженіе цълаго ряда мыслей; если взять пояснительный примъръ изъ химіи, можно это сравнить съ насыщеннымъ растворомъ, который мы наполняемъ мысль за мыслью одного и того же рода до тъхъ поръ, пока не настанетъ моментъ, когда

одна послъдняя мысль или даже простой импульсъ, одна вибрація извив, произведеть кристаллизацію всего раствора, другими словами, -- весь предшествующій процессъ мысли выразится въ неизбъжномъ поступкъ. Если бы мы упорно повторяли мысли одного и того же рода, напр. мысли мщенія, мы подъ конецъ достигли бы такой степени насыщенности, когда каждый, даже самый легкій импульсъ въ состояніи кристаллизовать наши мысли, и результатомъ будетъ-совершенное преступленіе. Или мы можемъ упорно повторять мысли любви и помощи до степени полнаго насыщенія, и когда новая мысль, вызванная возможностью помочь. коснется насъ, растворъ сразу отвердветъ, т. е. выразится въ героическомъ поступкъ. Можетъ случиться, что человъкъ принесетъ съ собой въ земную жизнь зрълую Карму именно такого рода, и тогда первыя вибраціи, коснувшіяся до запаса однородныхъ мыслей, готовыхъ уже выразиться въ действіи, подвинутъ его какъ бы безсознательно къ совершенію опредѣленнаго поступка. Онъ не въ состояніи остановиться для того, чтобы подумать; онъ находится въ тъхъ условіяхъ, когда первая же вибрація мысли вызоветь дъйствіе: являясь въ критическій моменть, самое легкое прикосновеніе должно вывести его изъ равновъсія. При такихъ условіяхъ человъкъ самъ будетъ удивляться своему собственному поступку, будеть ли это преступленіе или высокое самоотреченіе. Онъ скажетъ: "я сдълалъ это не подумавъ", не подозръвая, что онъ думалъ объ этомъ такъ часто, что поступокъ сталъ неизбъжнымъ. Такимъ образомъ, если человъкъ направляетъ свою волю все въ одномъ и томъ же направленіи, подъ конецъ воля его опредъляется непреложно, и тогда моментъ дъйствія зависить отъ первой случайности. До тъхъ поръ, пока человъкъ еще способенъ думать, свобода выбора остается за нимъ, ибо онъ можетъ новую мысль противопоставить старой и постепенно изгладить последнюю, повторяя противоположныя мысли; но когда внутри все созрѣло для дъйствія, свободы выбора уже не можетъ быть.

Въ этомъ заключается разрѣшеніе проблемы предопредъленія и свободной воли; постепенно свободной волей человѣкъ создаетъ для себя предопредѣленіе, и между этими двумя полюсами заключены всѣ комбинаціи свободной воли и необходимости, и изъ нихъ-то и состоитъ вся внутренняя борьба, которую мы ясно сознаемъ внутри себя. Мы постоянно создаемъ привычки, повторяя преднамѣренные поступки, при чемъ руководствуемся свободной волей; но затѣмъ привычка становится ограниченіемъ, и мы начинаемъ совершать то же дѣйствіе уже автоматически. Можетъ случиться,

что мы признаемъ свою привычку дурной и начнемъ съ большимъ трудомъ передълывать ее мыслями противоположнаго порядка, и послъ многихъ неизбъжныхъ возвращеній къ прежнему, новое направленіе мыслей повернетъ потокъ, и мы снова обрѣтемъ полную свободу, къ сожалѣнію, нерѣдко только для того, чтобы постепенно выковывать новыя оковы. Такимъ образомъ, старые мыслеобразы сохраняются и ограничиваютъ наши умственныя способности, проявляясь какъ индивидуальные и національные предразсудки. Большинство людей н не подозръвають, что готовить для себя такія цъпи и безмятежно живетъ, закованное въ нихъ и не сознающее своего рабства; лишь тотъ, кто позналъ истину относительно собственной природы, становится свободнымъ. Составъ нашего мозга и нашей нервной системы-одно изъ самыхъ важныхъ условій нашей жизни. Мы создали ихъ нашими прежними мыслями, а теперь они ограничивають насъ, и мы же, не зная истины, гиъваемся на нихъ. Они могутъ быть измънены, но медленно и постепенно, границы могутъ быть расширены, но перешагнуть черезъ нихъ сразу невозможно.

Другая форма зрълой Кармы появляется тогда, когда прежнія дурныя мысли образовали какъ бы кору дурныхъ привычекъ, которая держитъ человъка въ плъну и придаетъ его жизни дурной отпечатокъ. Поступки являются, какъ уже сказано, неизбъжнымъ послъдствіемъ прошлаго, но они могли и не проявиться, и даже въ теченіе нъсколькихъ жизней, если послъднія не представлили необходимыхъ условій для ихъ проявленія. А между тъмъ, душа за этотъ промежутокъ выросла и выработала благородныя качества, но въ одной изъ послъдующихъ жизней обстоятельства могутъ сложиться такъ, что эта кора прежнихъ дурныхъ привычекъ выйдеть наружу и, благодаря этому, душа не будеть въ состояніи проявить свои позднъйшія высшія качества; подобно цыпленку, готовому вылупиться, душа закрыта ограничивающей ее скорлупой, которая одна видима для внізшняго зрізнія. Черезъ нізкоторое время Карма истощится, и тогда какое-нибудь повидимому совершенно случайное обстоятельство, напримъръ вдохновенное слово великаго учителя, книга, или какая нибудь лекція разбиваетъ скорлупу, и душа выступаетъ изъ нея освобожденная. Въ этомъ и кроется причина тъхъ ръдкихъ и внезапныхъ, но прочныхъ "обращеній", тъхъ "чудесъ божественной благодати", о которыхъ всъ мы слышимъ порой; но для знающаго законъ Кармы всъ такія явленія становятся понятными, какъ результаты естественнаго закона.

"Накопленная Карма", проявляющаяся какъ опредъленный характеръ, въ противоположность зрѣлой Кармѣ, всегда доступна измѣненіямъ. Можно сказать, что она вся состоитъ изъ наклонностей, сильныхъ или слабыхъ, соотвътственно силъ мысли, которая, создавала ихъ, и онъ же могутъ быть или еще болъе усилены или ослаблены благодаря свъжимъ притокамъ мыслей, направленныхъ или по однимъ линіямъ съ ними, или же противъ нихъ. Если мы находимъ въ себъ наклонности, которыя не одобряемъ, ничто не мъшаетъ намъ приняться за ихъ искорененіе; возможно что мы не будемъ въ состояніи противостоять искушенію, и сила желанія будеть отъ времени до времени побъждать насъ, но чъмъ дольше мы будемъ выдерживать натискъ этой силы, тъмъ ближе мы будемъ къ побъдъ. И если даже побъда останется и не за нами, все же каждая борьба будетъ приближеніемъ къ успѣху, ибо она каждый разъ уничтожаетъ частицу нежелательной наклонности, и отъ этого послъдняя все болъе и болъе истощается.

"Созидающуюся Карму" мы уже разсматривали ранъе.

Коллективная Карма. Когда цълая группа людей разсматривается съ кармической точки эрънія, вліяніе кармическихъ силъ на каждаго, какъ на члена данной группы, вноситъ новое условіе въ Карму индивидуума. Мы знаемъ, что когда нъсколько силъ дъйствуетъ на одну и ту же точку, движение этой точки происходить не по направленію одной изъ этихъ силъ, а по направленію равнодъйствующей этихъ силъ. Такимъ образомъ, коллективная Карма опредъленной группы людей есть равнодъйствующая всъхъ изаимно вліяющихъ силь индивидуумовъ, изъ которыхъ образуется эта группа, и всв эти индивидуумы устремляются по направленію этой равнодъйствующей. Душа привлекается своей индивидуальной Кармой въ опредъленную семью, съ членами которой у нея были завязаны связи въ предыдущихъ жизняхъ; предположимъ что семья получила наслъдство отъ дъда и пользуется богатствомъ; появляется наслъдникъ по линіи старшаго брата дъда, который, по общему предположенію, умеръ бездітнымъ, и все богатство переходить къ нему, а отецъ семейства остается безъ средствъ и въ долгахъ. Весьма возможно, что душа, о которой идетъ рѣчь, не имъла связи съ появившимся наслъдникомъ, относительно котораго у отца было невыполненное обязательство, вызвавшее упомянутую семейную катастрофу, и все же благодаря семейной Кармъ приходится пострадать и этому невинному члену семьи. Если въ его индивидуальномъ прошломъ существуетъ какой-либо дурной поступокъ, который можетъ быть погашенъ страданіемъ, вызваннымъ

семейной Кармой, онъ останется въ этой семъв, если же нътъ, онъ будетъ извлеченъ изъ разоренной семъи какимъ нибудь "непредвидъннымъ обстоятельствомъ", напр. посторонній добрый человъкъ возьметъ его на воспитаніе и усыновитъ, причемъ этотъ человъкъ, измънившій его судьбу, стоялъ несомнънно въ опредъленномъ отношеніи къ нему, былъ, можетъ быть, его должникомъ въ предыдущей жизни.

Еще яснъе этотъ законъ проявляется въ массовыхъ катастрофахъ, каковы желъзнодорожныя крушенія, гибель корабля, циклоны, наводненія и т. п. Напримъръ, происходитъ желъзнодорожное крушеніе; непосредственной причиной катастрофы было недовольство встъхъ служащихъ: механиковъ, кондукторовъ и всей потаздной прислуги, которые посылали цълые сонмы недобрыхъ мыслей и раздраженія противъ всего желъзнодорожнаго учрежденія. Тъ, у кого въ "накопленной Кармъ" существуетъ отвътственность за внезапно прерванную человъческую жизнь, допускаются къ участію въ этой катастрофъ и, слъдовательно, къ уплатъ имъвшагося долга; другихъ же, собиравшихся тъхать съ этимъ потводомъ, но не имъющихъ въ своемъ прошломъ подобнаго долга, "провидъніе" спасаетъ тъмъ, что ихъ что-либо задерживаетъ или они запаздываютъ на потадъ.

Коллективная Карма можеть ввергнуть человъка въ бъдствіе благодаря національной войнъ, и здъсь онъ опять можеть погашать обязательства своего прошлаго, не вошедшія въ предълы созръвшей Кармы его настоящей жизни. Ни въ какомъ случать человъкъ не можетъ пострадать не заслуживъ того, и если возникаетъ внезапная возможность погасить тотъ или другой долгъ, въ интересахъ самого человъка уплатить его и отдълаться отъ него навсегда.

"Владыки Кармы"—это тѣ великіе разумные Духи, которые ведутъ кармическіе счета и согласуютъ сложныя дѣйствія кармическаго закона. Въ Тайной Доктринъ они именуются Lipica, судьями Кармы и Маһа̂гајаѕ \*) съ ихъ воинствомъ, которое выполняетъ предписанія Кармы на землѣ \*\*\*). Первые изъ нихъ ведутъ кармическій счетъ каждаго человѣка и съ всевѣдующей мудростью выбираютъ и соединяютъ различныя части его Кармы, чтобы образовался общій планъ данной его жизни; они же даютъ "идею" физическаго тѣла, въ которое облечется перевоплощающаяся душа, и въ которомъ должны выразиться какъ ея способности, такъ и

ограниченія. Выполняется эта "идея" тыми Сущностями, которыя носять названія Maharajas; они вырабатывають ее въ отчетливую модель и передаютъ одному изъ низшихъ исполнителей для снятія съ нея копіи; эта копія и есть эфирный двойникъ физическаго тъла, матеріалы же для того и другого доставляются матерью и подлежатъ физическому закону наслъдственности. Раса, страна и родители избираются соотвътственно ихъ особенностямъ, подходящимъ для того, чтобы снабдить возвращающуюся душу соотвътствующими матеріалами для ея физическаго тъла и подходящей средой для начала ея земной жизни. Физическая наслъдственность семьи обусловливаеть вившній типъ челов ка и служить для возникновенія опредъленныхъ физическихъ особенностей; наслъдственныя бользни, наслъдственная тонкость нервной организаціи вызываютъ опредъленныя сочетанія физической матеріи, передающіяся по наслъдству. Душа, развившая въ своемъ ментальномъ и астральномъ тълахъ особенности, требующія для своего выраженія особаго физическаго проводника, направляется къ родителямъ, физическія свойства которыхъ отвъчаютъ даннымъ требованіямъ. Такъ, душа съ большими музыкальными способностями будетъ направлена въ музыкальную семью, въ которой матеріалы для построенія эфирнаго двойника и плотнаго тъла какъ бы заранъе подготовлены для ея потребностей, и гдф наслфдственный типъ нервной системы снабдить ее утонченнымъ аппаратомъ, необходимымъ для выраженія ея способностей. Душа особенно низкаго типа будетъ направлена въ грубую и порочную семью, тѣла которой построены изъ наиболъе грубыхъ матеріаловъ, годныхъ для построенія тъла, способнаго отвъчать на импульсы со стороны ментальнаго и астральнаго тъла воплощающейся души. Душа, которая допустила свое астральное тъло и низшій свой разумъ повести себя къ излишествамъ, напр. къ пьянству, такая душа воплотится въ семьъ съ ослабленной излишествами нервной системой, которая снабдить ее нездоровымъ физическимъ тъломъ. Такимъ путемъ "Владыки Кармы" согласуютъ средства и цѣли и обезпечивають осуществление справедливости. Душа приносить съ собой свою кармическую собственность въ видъ способностей и желаній и получаетъ физическое тъло, способное быть проводникомъ этихъ способностей и желаній.

Но такъ какъ душа должна возвращаться на землю до тѣхъ поръ, пока она не погаситъ всѣ свои обязательства, а между тѣмъ въ каждой новой жизни мысли и желанія человѣка создаютъ новую Карму, можетъ легко возникнуть вопросъ: когда же настанетъ

<sup>\*)</sup> Mahadevas или Chaturdevas Индусовъ.

<sup>\*\*)</sup> Secret Doctrine, vol. I, p. 153 и 151.

конецъ этой въчно возобновляющейся зависимости? Какимъ образомъ душа можетъ достигнуть своего освобожденія? Эти вопросы приводятъ насъ къ необходимости "прекращенія Кармы", и мы перейдемъ теперь къ изслъдованію этой стороны ученія о Кармъ. Первое, что мы должны уяснить себъ, это элементъ, связывающій въ Кармъ. Исходящая наружу энергія души соединяется съ какимълибо объектомъ, и душа притягивается этой связью къ мъсту, гдъ соединеніе съ объектомъ желанія можетъ быть осуществлено; до тъхъ поръ, пока душа привязывается къ какому бы то ни было объекту, она неминуемо возвращается туда, гдъ находится этотъ объектъ. Хорошая Карма привязываетъ душу такъ же, какъ и дурная, ибо каждое желаніе, если бы даже объектъ его находился на небесахъ, вызываетъ въ душъ такую же потребность удовлетворенія.

Дъйствіе вызывается желаніемъ, но оно совершается не во имя самаго акта дъятельности, а во имя его результата, или, по техническому выраженію, для того чтобы "воспользоваться его плодами". Люди работаютъ не потому, что нуждаются въ паханіи, въ строительствъ, въ ткачествъ и т. д., а потому, что они нуждаются въ результатахъ паханія, строительства или ткачества, которые представляютъ необходимыя для человъка цънности. Адвокатъ говоритъ ръчи не потому, что онъ интересуется подробностями защищаемаго дъла, а потому что онъ ищетъ славы, денегъ и положенія. Всъ люди работаютъ во имя чего-нибудь, и побужденіе къ дъятельности лежитъ не въ самой работъ, а въ ея плодахъ. Желаніе плодовъ дъятельности толкаетъ ихъ къ работъ, а наслажденіе этими плодами служитъ наградой за ихъ усилія.

Такимъ образомъ, желаніе есть связывающій элементъ въ Кармѣ, и когда душа перестаетъ желать какого бы то ни было объекта на землѣ и въ небесахъ, связь, привязывавшая ее къ колесу воплощенія, вращающагося во всюхъ трехъ мірахъ, обрывается. Самая дъятельность не имѣетъ силы привязывать душу, ибо оконченная дъятельность принадлежитъ прошлому, тогда какъ въчно возобновляемое желаніе плодовъ побуждаетъ душу къ новымъ дъятельностямъ, заставляя ее ковать все новыя и новыя цъпи. И не слъдуетъ жалѣть, видя какъ люди, повинуясь желанію, понуждаются къ безпрерывной дъятельности, ибо желаніе преодолъваетъ лънь, вялость, инерцію \*) и побуждаетъ людей къ дъй-

ствіямъ, которыя приносять имъ необходимый опытъ. Представьте себѣ дикаря, лѣниво дремлющаго на травѣ. Его толкаетъ къ дѣяятельности голодъ, желаніе пищи, и въ то же время оно вызываетъ въ немъ проявленія терпѣнія, находчивости и выдержки; такимъ образомъ желаніе развиваетъ въ дикарѣ душевныя качества; но какъ только онъ удовлетворилъ свой голодъ, онъ снова погружается въ безсознательную дремоту. Да и всѣ человѣческія качества развивались не иначе, какъ подъ воздѣйствіемъ желанія, и желаніе славы или посмертнаго почитанія являлись въ свое время чрезвычайно полезными. Пока человѣкъ не приблизится къ божественности, желаніе необходимо; оно становится лишь чище по мѣрѣ того, какъ человѣкъ поднимается вверхъ. И все же къ новымъ воплощеніямъ человѣка тянетъ желаніе, и если бы онъ пожелаль освободиться, онъ долженъ уничтожить желаніе.

Когда человъкъ начинаетъ стремиться къ освобожденію, ему указываютъ на необходимость отреченія отъ "плодовъ дъятельности"; это означаеть, что онъ долженъ искоренить въ себъ самое желаніе обладать какими бы то ни было объектами; вначалъ онъ сознательно и добровольно отказывается отъ таковыхъ, и такимъ образомъ пріучаеть себя обходиться безъ нихъ; черезъ нъкоторое время онъ перестаетъ замъчать ихъ отсутствіе; слъдовательно, самое желаніе им'ють ихъ-исчезло изъ его души. На этой ступени человъкъ долженъ особенно тщательно исполнять всъ свои обязанности въ виду того, что онъ пересталъ интересоваться результатами своей дъятельности; онъ долженъ выработать въ себъ привычку совершеннаго вниманія къ каждому дълу, сохраняя полное равнодушіе къ его плодамъ. Когда онъ становится совершеннымъ въ исполнении своихъ обязанностей и перестаетъ испытывать какъ влечение къ внъшнимъ объектамъ, такъ и отвращеніе отъ нихъ, тогда онъ перестаетъ творить новую Карму. Когда онъ перестаетъ просить чего бы то ни было у земли или у неба, и они перестаютъ притягивать его къ себъ, онъ не нуждается болъе въ томъ, что они могли бы дать ему, и поэтому всъ его связи съ ними порываются. Это и есть уничтоженіе индивидуальной Кармы, поскольку вопросъ идетъ о зарожденіи новой Кармы.

Но душа должна не только прекратить выковываніе новыхъ цъпей, она должна освободиться и отъ старыхъ цъпей или дожидаясь, пока онъ сами постепенно не износятся, или же разрывая ихъ сознательно сразу. Для послъдняго необходимо знаніе, которое способно заглядывать въ прошлое и видъть въ немъ вызванныя

<sup>\*)</sup> Изучавшіе этотъ вопросъ припомнять, что качества эти указывають на преобладаніе tamas (tamas, rajas, sattva—три свойства матеріи), и пока оно преобладаєть въ человъкъ, послъдній не можетъ подняться съ низшей ступени своей эволюціи.

къ жизни причины, послъдствія которыхъ изживаются въ настоящемъ. Предположимъ, что личность, способная видъть такимъ образомъ свои прошлыя жизни, увидить въ нихъ дъйствіе, послъдствіе котораго должно еще проявиться въ будущемъ; предположимъ, что это дъйствіе состояло въ мысляхъ ненависти, вызванныхъ нанесенной обидой, и что мысли эти должны вызвать страданіе для обидчика въ недалекомъ будущемъ. Личность эта можетъ внести новый элементъ, способный погасить старую причину, продолжающую вліять изъ прошлаго; сильными мыслями любви и доброжелательства она можетъ погасить старый счетъ и такимъ образомъ предотвратить его послъдствія, которыя — въ свою очередь-вызвали бы новыя кармическія осложненія. Такимъ образомъ человъкъ можетъ нейтрализовать силы, идущія изъ прошлаго, высылая противъ нихъ одинаковыя по размъру противоположныя силы, онъ можеть такимъ образомъ "сжигать свою Карму" путемъ знанія. Такимъ же образомъ можетъ онъ уничтожить и Карму, созданную въ его настоящей жизни, которая иначе проявилась бы въ его будущихъ воплощеніяхъ.

Стремящійся къ освобожденію можетъ быть задержанъ также и обязательствами, созданными имъ относительно другихъ душъ въ прошломъ: зломъ, которое онъ причинялъ имъ, или долгами, которые еще не удалось уплатить. Пользуясь своимъ знаніемъ, онъ можеть разыскать эти души въ этомъ міръ или въ невидимыхъ мірахъ и найти случай быть для нихъ полезнымъ. Можетъ случиться, что такая душа воплотилась одновременно съ нимъ; онъ можетъ разыскать ее и заплатить свой долгъ и такимъ образомъ освободить себя отъ связи, которая иначе принудила бы его къ новому воплощенію, и во всякомъ случаъ задержала бы его движеніе впередъ. Странные и поразительные поступки, которые встръчаются въ жизни оккультистовъ, исходятъ иногда изъ этого источника: оккультистъ входитъ сознательно въ тъсное общеніе съ опредъленной личностью, связь съ которой невъжественные наблюдатели и критики считаютъ унизительной для него; но, вооруженный знаніемъ, онъ продолжаетъ спокойно выплачивать свой кармическій долгъ, который иначе задержалъ бы его надолго.

Но и необладающіе достаточнымъ знаніемъ, чтобы обозрѣвать свои прошедшія жизни, могутъ все же погасить многое изъ того, что ими вызвано къ жизни въ этомъ земномъ существованіи; они могутъ внимательно припомнить всѣ случаи, когда дурно отнеслись къ кому-нибудь, или когда кто-нибудь сдѣлалъ имъ зло: въ первомъ случав они могутъ погасить свой кармическій долгъ мыслями

любви и помощью или услугой, обращенными къ обиженному человъку, а во второмъ случать мыслями прощенія и доброжелательства, посылаемыми своему обидчику. Такимъ путемъ они могутъ погасить сдъланныя ими обязательства и приблизить день освобожденія.

Благочестивые люди, слѣдующіе завѣтамъ всѣхъ великихъ Учителей религіи—платить добромъ за зло, тѣмъ самымъ погашаютъ безсознательно карму своей текущей жизни, которая иначе отозвалась бы въ будущемъ.

Никто не въ состояніи будетъ связать себя съ ними узами ненависти, если они не захотятъ того, и если настойчиво будутъ погашать всъ силы ненависти силами любви. Пусть душа излучаетъ изъ себя по всъмъ направленіямъ любовь и состраданіе, и тогда для мысли ненависти не найдется ничего, съ чъмъ бы онъ могли связать себя.

Всѣ великіе Учителя знали законъ и основывали на немъ свои поученія, и каждый, слѣдующій съ вѣрою и любовью ихъ указаніямъ, извлекаетъ пользу изъ духовнаго закона, хотя бы онъ и не зналъ ничего о путяхъ его осуществленія. Неученый человѣкъ, выполняющій добросовѣстно указанія, данныя ему ученымъ, можетъ достигнуть вѣрныхъ результатовъ, дѣйствуя въ согласіи съ законами природы, хотя бы самъ онъ и не зналъ ихъ. Тотъ же принципъ дѣйствуетъ и въ сверх-физическихъ мірахъ; многіе, не имѣющіе времени или возможности самостоятельно изучать духовные законы, но принимающіе на вѣру указанія признаннаго ими авторитета и ежедневно выполняющіе предписанныя имъ правила поведенія, тѣмъ самымъ уплачиваютъ—не сознавая того—свои кармическіе долги.

Въ странахъ, гдѣ законы перевоплощенія и кармы извѣстны каждому пахарю, вѣра въ эти законы вызываетъ въ людяхъ спокойное отношеніе къ неизбѣжнымъ тягостямъ жизни, а это вызываетъ большее равновѣсіе и лучшее настроеніе. Человѣкъ, удрученный всевозможными несчастіями, не станетъ роптать на Бога и на своихъ ближнихъ, ибо онъ видитъ въ своихъ затрудненіяхъ результаты своихъ же прошлыхъ ошибокъ и грѣховъ. Онъ приметъ ихъ съ покорностью и такимъ отношеніемъ устранитъ отъ себя многія тревоги и мученія, которыми незнающіе закона еще болѣе усиливаютъ бѣдствія своей жизни. Онъ ясно знаетъ, что его будущее зависитъ отъ его собственныхъ усилій, и что тотъ же законъ, который несетъ ему страданіе, причесетъ ему съ такою же неизбѣжностью радость, если онъ посѣеть добрыя сѣмена.

Отсюда же является широкая терпимость, терпъніе и философскій взглядъ на жизнь, которые способствують общественной устойчивости и общему довольству. Темные и бъдные люди не могутъ изучать метафизику, но они прекрасно схватывають тв понятные принципы, по которымъ каждый человъкъ воплощается отъ времени до времени на землъ и по которымъ каждая его послъдующая жизнь строится по предыдущимъ жизнямъ. Для нихъ перевоплощеніе представляется такимъ же неизбѣжнымъ явленіемъ какъ восходъ и закать солнца; оно для нихъ часть естественныхъ законовъ природы, противъ которыхъ безполезно роптать и возмущаться. Когда Теософія возстановить эти древнія мысли въ западномъ сознаніи, онъ проложать себъ путь среди всъхъ общественныхъ классовъ христіанства, распространяя пониманіе природы жизни и терпъливое принятіе всъхъ результатовъ прошлаго. И тогда исчезнетъ тревожное недовольство, которое возникаетъ главнымъ образомъ изъ безнадежнаго чувства, что человъческая жизнь непонятна и несправедлива, и чувство это замънится спокойной силой и терпъніемъ, которыя являются послъдствіемъ просвътленнаго разума и яснаго знанія закона, которыми отличается уравновъшенная дъятельность человъка, созидающаго для въчности.

#### Глава Х.

#### Законъ жертвы.

За изученіемъ закона Кармы слѣдуетъ естественнымъ образомъ изученіе закона Жертвы, и, какъ выразился одинъ изъ учителей мудрости, для міра также необходимо пониманіе послѣдняго, какъ и пониманіе перваго. Актомъ самопожертвованія Логосъ проявилъ себя, чтобы могла возникнуть вселенная, жертвой поддерживается вселенная, и жертвой же достигаетъ человѣкъ совершенства \*). Поэтому, каждая религія, берущая свое начало въ Древней Мудрости, имѣетъ своимъ центральнымъ ученіемъ идею жертвы, и нѣкоторыя изъ глубочайшихъ истинъ оккультизма коренятся въ томъ же законъ жертвы.

Попытка понять, хотя бы сколько-нибудь, природу жертвы Логоса можеть оградить насъ отъ невърнаго представленія, что жертва есть нѣчто по существу тяжелое; тогда какъ на самомъ дѣлѣ самая суть жертвы есть добровольное и радостное изліяніе жизни, чтобы и другіе могли раздѣлить ее. И страданіе появляется лишь тамъ, гдѣ въ природѣ жертвующаго возникаетъ разладъ между высшимъ, которое находитъ радость въ отдаваніи, и низшимъ, интересъ котораго состоитъ въ захватѣ и удержаніи захваченнаго. Лишь въ этомъ разладѣ кроется элементъ страданія; въ верховномъ же Совершенствѣ, въ Логосѣ, не можетъ быть разлада. Единый есть совершенная гармонія Бытія, построенная на единомъ основномъ созвучіи, въ которомъ стройно сливается Жизнь, Мудрость и Блаженство.

Жертва Логоса состоить въ добровольномъ ограничении Своей безконечной Жизни съ цѣлью проявить себя. Символически, въ безпредѣльномъ океанѣ свѣта. центръ котораго—всюду, а окружность—нигдѣ, возникаетъ свѣтовая сфера, Логосъ, и поверхность этой сферы есть Его воля ограничить Себя, дабы проявиться, Его покровъ \*), въ который Онъ заключасть Себя, дабы внутри его могла возникнуть вселенная.

Та вселенная, во имя которой жертва принесена, еще не существуеть; ея будущее бытіе заключено еще въ "мысли" Логоса; Ему она обязана своимъ зачатіемъ и Ему она будетъ обязана своей многообразной жизнью. Различіе въ "Нераздѣльномъ Единомъ" могло возникнуть лишь благодаря этой добровольной жертвѣ Бога, ограничившаго себя формой, дабы дать жизнь миріадамъ формъ, дабы одарить каждую изъ нихъ искрой Своей жизни, а слѣдовательно, и силой доразвиться до Его образа.

"Первичная Жертва, которая вызываетъ рожденіе существъ, называется Дюйствіе (Карма)",—говоритъ Бхагавадъ Гита (VIII, 3) и этотъ переходъ изъ блаженства, совершеннаго покоя Само-Сущаго въ состояніе дъятельности, признавался всегда за жертву Логоса. Эта жертва продолжается на протяженіи всей жизни Вселенной, ибо жизнь Логоса есть единственная поддержка каждой единой "жизни"; Онъ самъ ограничиваетъ свою жизнь въ каждой изъ миріады формъ, которыя Онъ зарождаетъ, внося встъсненія и встъ ограниченія, присущія встыть отдільнымъ формамъ. Изъ каждой формы Онъ могъ бы освободить себя во всякое время, и наполнить всю вселенную Своей славой; но лишь благо-

<sup>\*)</sup> Для Индуса вступительныя слова въ Brihadåranyakopanishad говорять, что разсвътъ вселенной загорается отъ жертвы; послъдователь Зороастра читаетъ, что Ahura-Mazdåo начинаетъ также съ акта жертвы; христіанину знакома идея Агнца-символъ Логоса—закланнаго отъ начала міра.

<sup>\*)</sup> Это и есть самоограничивающая сила Логоса, Его Майа, ограничивающее Начало, посредствомъ котораго возникли всть формы. Его Жизнь является какъ "Духъ"; Его Майа—какъ "Матерія", и оба нераздѣлимы въ теченіе проявленнаго Бытія.

даря божественному терпънію и медленному и постепенному расширенію можеть каждая форма подвигаться къ совершенству, пока не станетъ наконецъ независимымъ центромъ безграничнаго могущества, подобнымъ Ему Самому. Вотъ для чего заключаеть Онъ Себя въ формы, перенося всъ ихъ несовершенства, пока не достигнется совершенство, пока Его созданіе не сдівлается подобнымъ Ему и единымъ съ Нимъ, сохраняя при этомъ свою собственную индивидуальную нить памяти. Такимъ образомъ, это изліяніе Его жизни въ формы есть часть изначальной жертвы, и оно несеть въ себъ блаженство въчнаго Отца, высылающаго своихъ дътей, какъ отдъльныя жизни, чтобы каждая могла развиться до тождества съ Нимъ, и дать въ то же время свою собственную ноту, сливающуюся со всъми остальными, дабы все болъе ширилась и обогащалась въчная гармонія блаженства, разума и жизни. Въ этомъ состоитъ сущность жертвы, каковы бы ни были остальные элементы, которые могли присоединиться къ центральной идеъ.

Это—добровольное изліяніе своей жизни, чтобы другіе также могли жить и становиться независимыми, и лишь въ этомъ одномъ можеть выразиться божественная радость. Есть всегда элементь радости въ проявленной дъятельности, выражающей собой способности дъятеля: птица радуется, заливаясь пъсней, и трепещеть отъ упоенія своими собственными звуками; художникъ радуется творчеству своего генія, олицетворенію своей идеи. Самая суть божественной жизни заключается въ отдаваніи, и поэтому она должна изливать себя наружу. Отсюда—признакъ духа состоить въ отдаваніи, ибо духъ и есть дъятельная божественная жизнь въ каждой формъ.

Наобороть, существенный признакъ матеріи заключается въ принятіи. Принимая жизненные импульсы, матерія организуется въ формы; пока импульсы жизни продолжаются, формы сохраняются; когда же они прекращаются—формы распадаются. Вся дъятельность матеріи состоить въ воспріятіи, и лишь воспринимая, она можеть сохраниться какъ форма; поэтому природа ея въ хватаніи, въ обладаніи, въ удерживаніи, въ исканіи захватить для себя какъ можно больше; прочность формы зависить отъ ея способности усвоенія и поэтому она стремится втянуть въ себя все, что можеть, и неохотно разстается даже съ малъйшей частицей себя. Ея радость состоить въ захвать и обладаніи; поэтому для нея—отдаваніе равносильно умиранію.

Исходя изъ этой точки зрѣнія, нетрудно убѣдиться, откуда появилось понятіе, что жертва есть страданіе. Тогда какъ боже-

ственная жизнь находить свою радость въ отдаваніи себя, и даже, воплощенная въ форму, не боится, что форма можеть благодаря этому погибнуть, ибо знаеть, что форма—лишь преходящее выраженіе жизни и средство для ея отдъльнаго роста; въ это время форма, чувствуя, какъ ея жизненныя силы изливаются изъ нея, кричитъ въ тоскъ и ищеть задержать, воспрепятствовать этому изліянію. Жертва взяла часть жизненной энергіи, на которую форма претендовала, какъ на свою собственную; возможно, что и совсъмъ исчерпала ее, предоставивъ формъ погибнуть. Низшее сознаніе постигаетъ лишь эту сторону жертвы, и вотъ почему для него жертва—страданіе, вызывающее протесть и ужасъ. Неудивительно, что люди, ослъпленные формой, не умъють еще отождествлять себя съ жизнью, которая одна способна радостно воскликнуть: "да свершится воля Твоя, Господи, я готовъ!"...

Неудивительно и то, что сознавая въ себъ высшую и низшую природу и отождествляя свое самосознаніе болье съ низшей природой, люди принимаютъ борьбу послъдней за свою собственную борьбу, и думаютъ, что это они подвергаются страданію когда подчиняются высшей волъ, и начинаютъ смотръть на жертву какъ на покорное принятіе страданія.

И пока человъкъ не перестанеть отождествлять себя съ формой, до тъхъ поръ неизбъженъ и элементь страданія въ жертвъ. Въ существъ вполнъ гармоничномъ страданія не можетъ быть, ибо тогда форма становится совершеннымъ проводникомъ жизни, и получающимъ, и отдающимъ съ одинаковой охотой. Съ окончаніемъ борьбы оканчиваются и страданія, ибо страданія происходять отъ разлада, отъ тренія, отъ антагонизма, и тамъ, гдѣ вся природа работаетъ въ совершенной гармоніи, тамъ условія, вызывающія страданіе, отсутствують.

Такъ какъ законъ жертвы есть законъ эволюціи жизни вселенной—мы видимъ, что каждая ступень на лѣстницѣ развитія достигается благодаря жертвѣ: изливающаяся жизнь рождается въ высшей формѣ, тогда какъ прежняя ея форма погибаетъ. Смотрящіе только съ точки зрѣнія погибающей формы видятъ въ природѣ обширное поле битвы; тогда какъ видящіе какъ безсмертная душа освобождается, чтобы принимать все новыя и высшія формы,—слышатъ радостную пѣснь возрожденія, исходящую изъ вѣчно бьющаго источника жизни.

Монада минеральнаго царства развивается тѣмъ, что разрушаетъ минеральныя формы для возникновенія и поддержанія растительнаго царства. Минералы распадаются, чтобы растительныя формы могли построиться изъ ихъ матеріаловъ; растеніе вытягиваетъ изъ почвы ея питательныя вещества, разрушаетъ ихъ и воплощаетъ въ свою собственную субстанцію. Минеральныя формы погибаютъ, чтобы могли вырастать растительныя формы, и этотъ законъ жертвы, запечатлѣнный на минеральномъ царствѣ, и есть законъ эволюціи жизни и формы. Жизнь переходитъ выше и Монада развивается, чтобы произвести растительное царство, при чемъ гибель низшихъ формъ составляетъ условіе проявленія и поддержанія высшихъ.

Та же исторія повторяется и въ растительномъ царствѣ, ибо его формы въ свою очередь жертвуются, чтобы могли возникнуть и расти животныя формы; повсюду травы, зерна, деревья погибаютъ для поддержанія животныхъ формъ; ихъ ткани разрушаются, чтобы составлявшее ихъ вещество могло быть воспринято животнымъ и изъ него могло построиться его тѣло. И снова въ мірѣ появляется печать жертвы, на этотъ разъ на царствѣ растительномъ; жизнь его развивается, тогда какъ его формы погибаютъ. Монада развивается, чтобы произвести животное царство, и низшія формы отдаются для поддержанія животныхъ формъ.

До сихъ поръ мысль о страданіи еще не связывается съ понятіемъ жертвы, ибо, какъ мы вид'али еще раньше, астральныя тъла растеній недостаточно организованы для того, чтобы испытывать ясныя ощущенія наслажденія или страданія. Но когда мы начинаемъ наблюдать проявленіе закона жертвы въ животномъ царствъ, мы не можемъ не признать, что здъсь разрушение формы сопровождается страданіемъ. Правда, что разм'єръ страданія, причиняемый въ "естественномъ состояніи" однимъ животнымъ другому, сравнительно невеликъ; правда и то, что человъкъ, насколько онъ содъйствоваль развитію животныхъ, сильно увеличилъ размъръ ихъ страданія, и скоръе увеличилъ, чъмъ уменьшилъ хищные инстинкты плотоядныхъ животныхъ; тъмъ не менъе, не онъ внушалъ имъ эти инстинкты, хотя онъ и воспользовался ими для своихъ личныхъ цълей, и безчисленныя разновидности животныхъ, до эволюціи которыхъ человъкъ совсъмъ не касается, уничтожаютъ другъ друга, причемъ однъ формы жертвуются для того, чтобы поддерживались другія, такъ же, какъ въ минеральномъ и растительномъ царствахъ. Борьба за существованіе происходила задолго до того, какъ человъкъ, какимъ мы его знаемъ, появился на сцену, и борьба эта ускорила эволюцію какъ жизни, такъ и формы, тогда какъ страданія, сопровождавшія разрушеніе формъ, выполняли важную задачу внъдренія въ развивающуюся Монаду сознанія непрочности всѣхъ формъ и различія между формой, которая погибаетъ, и жизнью, которая пребываетъ.

Низшая природа человъка развивалась подъ вліяніемъ того же закона жертвы, который управляетъ низшими царствами. Но, одновременно съ изліяніемъ Божественной Жизни, давшей человъческую Монаду, явилась перемъна и въ способъ проявленія закона жертвы. Въ человъкъ должна была развиться воля, самодъятельная и самопроизвольная энергія; вслъдствіе этого, принудительная сила, заставлявшая низшія царства подвигаться по линіямъ эволюціи, для человъка оказалась непригодной, такъ какъ она могла парализовать ростъ этой новой существенной силы. Ни минералу, ни растенію, ни животному, не предлагалось принять законъ жертвы, какъ добровольно избранный законъ жизни. Онъ былъ возложенъ на нихъ извиъ и онъ же содъйствовалъ ихъ росту въ силу необходимости, которой они не могли избѣжать. Человъкъ долженъ былъ имъть свободу выбора, необходимую для роста распознающаго и самосознающаго разума, и тогда возникъ вопросъ: "Какимъ образомъ, оставляя человъку свободу выбора, научить его слъдовать закону жертвы, въ то время, какъ его чувствующій организмъ долженъ естественно избъгать страданія, а страданіе неизб'єжно при разрушеній чувствующей формы?"

Несомнънно, что безчисленные въка опыта, воспринятаго сознательнымъ существомъ, въ которомъ развивается разумъ, привели бы въ концъ-концовъ къ открытію, что законъ жертвы есть основной законъ жизни; но человъкъ и здъсь, какъ и во многомъ другомъ, не былъ предоставленъ однимъ собственнымъ усиліямъ. Божественные Учителя руководили человъкомъ въ его младенчествъ и Они авторитетно провозглашали законъ жертвы, вложивъ эту идею въ ея элементарномъ смыслѣ въ религіи, посредствомъ которыхъ Они воспитывали пробуждающееся сознаніе человъка. Было бы безполезно требовать отъ младенческихъ душъ, чтобы онъ охотно отдавали то, что для нихъ является наиболъе желаннымъ, тъми объектами, отъ которыхъ зависитъ самое существованіе ихъ во плоти. Медленно и постепенно должны онъ итти по тому пути, который приведеть ихъ подъ-конецъ къ вершинамъ добровольнаго самопожертвованія. Ради этой цъли юному человъчеству внушалось, что человъкъ не есть нъчто отдъльное, а часть обширнаго цълаго, и что жизнь каждаго связана съ жизнью остальныхъ, какъ находящихся вверху, такъ и находящихся внизу. Физическая жизнь человъка поддерживалась низшими жизнями, землей и растеніями; человъкъ питался ими и, благодаря этому, принялъ на себя долгъ, который обязанъ уплатить. Живя на счетъ принесенныхъ въ жертву чужихъ жизней, онъ долженъ пожертвовать—въ свою очередь—чъмъ-либо своимъ для поддержанія другихъ жизней; онъ долженъ питать другихъ также, какъ питался самъ; принимая въ свою пользу плоды дъятельности астральныхъ сущностей, которыя управляютъ физической природой, онъ долженъ пополнять затраченныя силы соотвътствующими приношеніями. Отсюда возникли всъ жертвоприношенія "силамъ природы", какъ называетъ ихъ наука, разумнымъ духамъ, управляющимъ физическимъ строемъ вселенной, какъ это учили всъ древнія религіи.

Огонь быстро разрушаеть плотную физическую матерію и быстро возвращаеть эфиру эфирныя частицы сжигаемой жертвы; такимъ образомъ астральныя частицы легко освобождаются и могутъ быть свободно поглощены астральными сущностями, отъ которыхъ зависитъ плодородіе земли и ростъ растеній. Такъ поддерживался круговоротъ произростанія и человѣкъ признавалъ, что онъ—не переставая—создаетъ обязательства по отношенію природы, которыя и долженъ постоянно погашать. Такимъ образомъ внѣдрялось въ сознаніе юнаго человѣчества чувство обязанности, и все, чѣмъ онъ обязанъ цѣлому, питающей Матери-Природѣ, начинало отпечатлѣваться въ его мысли. Правда, это чувство было связано съ мыслью, что погашеніе долга необходимо для его же собственнаго благоденствія, и какъ-разъ эта мысль и толкала его къ уплатѣ своего долга.

Но для младенческой души, проходящей свои первые уроки, и этотъ урокъ о взаимной зависимости жизней, о томъ, что каждая жизнь возникаетъ благодаря пожертвованію другихъ жизней—представлялъ величайшее значеніе и содъйствоваль ея росту. Она еще не могла испытывать божественную радость самопожертвованія: прежде всего нужно было преодольть нежеланіе формы уступать какую-либо часть изъ питающаго ее, и отсюда—жертвоприношенія всегда отождествлялись съ приношеніемъ чего-либо цѣннаго, съ отреченіемъ отъ этого цѣннаго изъ чувства долга; другая сторона жертвоприношенія состояла въ желаніи снова пользоваться дарами природы. Позднѣе, когда настала очередь другимъ задачамъ, награда за жертву отодвигалась уже въ область сверхфизическую. Въ началѣ пожертвованіе матеріальными благами должно было обезпечить матеріальное благосостояніе; а затѣмъ,

что пожертвованіе должно было вызвать блаженство по ту сторону смерти. Награда за принесенную жертву поднималась такимъ образомъ на высшую ступень, и человъкъ узнавалъ, что, жертвуя преходящимъ, онъ обезпечиваетъ за собой пребывающее благо--урокъ, который былъ необходимъ для умънья отличать важное отъ неважнаго. Влеченіе формы къ физическимъ предметамъ замънялось влеченіемъ къ небеснымъ радостямъ. Во всъхъ эзотериэескихъ религіяхъ мы видимъ этотъ пріемъ воспитанія, употребляемый Руководителями человъчества: слишкомъ мудрые, чтобы ожидать отъ младенческихъ душъ безкорыстнаго героизма, съ божественнымъ терпъніемъ ободряли Они порученныхъ Имъ дътей на долгомъ пути, столь тернистомъ для низшей человъческой природы. Постепенно пріучались люди подчинять свое тіло, преодолъвать инерцію, ежедневно въ опредъленное время отправляя религіозные обряды, неръдко очень тягостные для низшей природы, и регулировать ея д'вятельности по опред'вленнымъ направленіямъ. Такъ воспитывалась въ людяхъ способность побъждать форму и держать ее въ подчиненіи у жизни, такъ пріучалось тъло слушаться голоса воли и осуществлять дъла милосердія, хотя бы стимуломъ для воли и служило желаніе награды на небесахъ. Мы видимъ, какъ среди Индусовъ, Персовъ и Китайцевъ люди начинаютъ постепенно узнавать свои разнообразныя обязательства; какъ они считають своимъ долгомъ почитать предковъ, родителей и старшихъ; проявлять милосердіе съ великодушной вѣжливостью и относиться съ добротою ко всъмъ. Постепенно людей научали проявлять и героизмъ, и самопожертвованіе уже на высшей ступени, о чемъ свидътельствуютъ мученики, радостно отдававшіе свое тъло на смертныя муки, предпочитая смерть отречению отъ своей въры. Правда, они также надъялись пріобръсти "вънецъ славы" на небесахъ, какъ награду за свою жертву, но и то уже важно, что они преодолъли привязанность къ физической своей формъ и познали невидимый міръ настолько реально, что онъ привлекалъ ихъ болѣе, чѣмъ міръ видимый.

Слѣдующая ступень была достигнута тогда, когда чувство долга было окончательно установлено; когда пожертвованіе низшимъ ради высшаго считалось "добромъ", независимо отъ награды, получаемой на томъ свѣтѣ; когда выяснилось, что каждая часть имѣетъ обязательство по отношенію цълаго, и наконецъ, когда человѣкъ началъ понимать, что форма, существующая на счетъ другихъ формъ, должна по справедливости служить въ свою очередь, не требуя за это никакого вознагражденія. И тогда чело-

въкъ началъ признавать законъ жертвы истиннымъ закономъ жизни и добровольно подчиняться ему; одновременно онъ сталъ отличать себя отъ формы, въ которой обитаетъ, и отождествлять себя съ развивающейся жизнью. Благодаря этому онъ могъ относиться ко всъмъ дъятельностямъ формы съ точки зрънія "выполненія долга" и смотръть на нихъ какъ на простые проводники жизнедъятельности, которую онъ обязанъ выполнять для пользы міра, а не для полученія тъхъ или другихъ плодовъ.

Такимъ образомъ, человъкъ достигаетъ конечной ступени, о которой мы уже упоминали, когда онъ перестаетъ производить карму, связывающую его съ тремя мірами, и продолжаетъ оборачивать колесо жизни лишь потому, что это нужно для міра, для Цълаго, а не потому, чтобы его обороты приносили ему лично нъчто желанное.

Полное признаніе закона жертвы поднимаеть человъка даже выше ментальной сферы-гдъ долгъ признается какъ "то, что должно быть сдълано какъ обязанность" — въ ту высшую духовную сферу (Будхи), гдъ всъ единичныя "я" чувствуютъ себя какъ одно Я, и гдъ всъ дъятельности совершаются на пользу всъхъ, а не для выгоды отдъльнаго я. Лишь въ этой сферъ законъ жертвы чувствуется какъ радостное преимущество, тогда какъ до этого законъ жертвы признавался лишь интеллектуально, какъ истинный« и справедливый. Въ этой духовной сферъ человъкъ видитъ ясно, что жизнь едина, что она постоянно изливается какъ свободный даръ любви Логоса, и что жизнь, стремящаяся къ разобщению, есть нъчто чрезвычайно бъдное, скудное, и до глубины неблагодарное. Тамъ все сердце устремляется къ Логосу въ единомъ порыв'в любви и благогов'внія и радостно отдаеть себя, чтобы послужить проводникомъ Его жизни и любви, изливающейся на міръ. Быть глашатаемъ Его свъта, посланникомъ Его состраданія, работникомъ въ Его царствъ-вотъ что является единственной цълью, достойной жизни; ускорить человъческую эволюцію, послужить Доброму Закону, облегчить часть тяжкаго бремени міра — это является радостью, раздъляемой сердцемъ съ самимъ Господомъ. Только отсюда, съ этой высшей духовной ступени, можетъ человъкъ дъйствовать какъ одинъ изъ Спасителей міра, ибо только здѣсь онъ сливается со всѣми остальными душами. Отождествленныя со всъмъ человъчествомъ, которое здъсь — едино, его силы, его любовь, его жизнь могуть изливаться въ любое отдъльное "Я". или во всъхъ, вмъстъ взятыхъ. Онъ сталъ духовной силой, и цънная духовная энергія всей міровой системы увеличивается благо-

даря изліянію въ нее его жизни. Силы, которыя онъ расходовалъ въ физической, астральной и ментальной сферахъ, ища удовлетворенія для своего отд'вльнаго "я", теперь собраны вст въ единомъ акть жертвы и, преобразившись такимъ образомъ въ духовную энергію, онъ изливаются на человъчество какъ жизнь духа. Это превращение происходить единственно благодаря мотиву дъятель-«ности, который одинъ опредъляетъ сферу, гдъ проявится энергія человъка. Если онъ желаетъ астральныхъ объектовъ, онъ освобождаетъ энергію на астральномъ планѣ; если онъ ищетъ небесныхъ радостей, его энергія дъйствуетъ въ небесной (ментальной) сферъ; но если онъ жертвуетъ собой, желая стать проводникомъ жизни Логоса, онъ освобождаетъ энергію въ сферъ духовной, и тогда она способна дъйствовать всюду съ могуществомъ и съ проникновеніемъ духовной силы. Для такого человъка безразлично, дъйствуетъли онъ или не дъйствуетъ въ земномъ смыслъ, ибо высочайшая степень дъятельности можеть совпадать съ видимымъ бездъйствіемъ и наобороть. Для него высшее и низшее, великое и малое---одно; онъ готовъ дъйствовать всегда и вездъ, ибо Логосъ присутствуетъ одинаково въ каждомъ мѣстѣ и въ каждомъ дѣйствіи. Онъ можеть проявляться въ любой форм'ь, работать въ любомъ направленіи—для него нъть уже болъе выбора и различія; благодаря самопожертвованію жизнь его стала единой съ жизнью Логоса-онъ видитъ Бога во всемъ и все-въ Богъ. Какое же значеніе можеть имъть для него форма и мъсто, разъ онъ отождествляеть себя лишь съ единой самосознающей Жизнью? "Не имъя ничего, онъ владветъ всъмъ"; не прося ничего, онъ имветъ весь міръ къ своимъ услугамъ. Его жизнь полна свъта, ибо онъ слился съ Господомъ, который есть Блаженство; и, пользуясь формой для служенія безъ привязанности къ ней, "онъ положилъ конецъ страданіямъ". Тотъ, кто понялъ сколько-нибудь тъ чудныя возможности, которыя открываются передъ нами, когда мы добровольно дълаемъ руководящимъ для своей жизни законъ жертвы, тоть навърное почувствуеть потребность осуществить ихъ, хотя бы достижение тыхъ высоть, на которыя мы старались дать намекъ, было еще очень далеко оть него. Какъ всякая глубокая духовная истина, законъ этотъ вполнъ примънимъ къ ежедневной жизни, и каждый, кто чувствуеть его красоту, должень бы безъ колебанія приниматься за осуществленіе его. Когда ръшеніе принято, слъдуетъ начинать новую жизнь ежедневно съ акта жертвы, просыпаясь, отдавать себя въ распоряжение Тому, Кому отнынъ посвящена вся жизнь. А затъмъ, каждая мысль, каждое слово, каждый поступокъ въ ежедневной жизни долженъ быть жертвой — не во имя долга, но ради того, чтобы въ каждую данную минуту наилучшимъ образомъ служить Господу. Все следуетъ встречать какъ выражение Его воли; радости, горести, тревоги, успъхи и неудачи, все должно быть привътствуемо какъ указанія на путь служенія. Нужно принимать радостно все, что предлагается, и ничего не считать своимъ; и также радостно отказываться отъ всего, что отнимается. Всъ силы, которыми вступившій на путь жертвы обладаетъ, онъ отдастъ на служеніе; когда же силы измѣнятъ ему, онъ отнесется и къ этому съ свътлымъ спокойствіемъ: разъ ихъ нътъ, отъ него не потребуется и работа этихъ сихъ. Даже и страданія, которыя идуть изъ прошлаго, еще не погашеннаго, могуть быть превращены въ добровольную жертву, если ихъ привътствовать какъ должное; принимая страданія охотно, человъкъ можеть превратить ихъ въ добровольный даръ и преобразить въ духовную силу. Каждая человъческая жизнь представляетъ безконечныя возможности для примъненія закона жертвы, и каждая человъческая жизнь становится духовной силой по мфрф того, какъ эти возможности осуществляются.

При этомъ человъкъ становится полезнымъ дъятелемъ въ духовномъ міръ даже и безъ расширенія его бодрствующаго земного сознанія, потому что, живя такъ, онъ освобождаетъ духовную энергію, которая неизбъжно распространяется и на низшіе міры. Его самопожертвованіе здѣсь, въ низшемъ сознаніи, заключенномъ въ тълесную оболочку, вызываетъ отвътныя вибраціи жизни въ высшемъ аспектъ (Будхи) его Монады, которая и есть его истинное Я, и ускоряетъ срокъ, когда его Монада достигнетъ состоянія духовнаго Едо, господствующаго надъ всѣми своими проводниками, которыми оно по волъ своей и пользуется сообразно съ предстоящими задачами.

Нътъ другого способа, который обезпечивалъ бы въ такой же степени быстрое движеніе впередъ и проявленіе всъхъ скрытыхъ въ Монадъ силъ, какъ сознаніе и примъненіе закона жертвы. Вотъ почему этотъ путь былъ названъ однимъ изъ Учителей Мудрости: "закономъ эволюціи для человъка". Въ дъйствительности, законъ этотъ обладаетъ еще болъе глубокими и еще болъе мистическими сторонами, чъмъ затронутыя здъсь, и онъ раскроется безъ словъ для терпъливаго и любящаго сердца, вся жизнь котораго—добровольное жертвоприношеніе. Есть вещи, которыя слышны только въ тишинъ; есть указанія, которыя могутъ быть произнесены лишь "Голосомъ Безмолвія"; къ ихъ числу принадлежатъ и болъе глубокія истины, коренящіяся въ Законъ Жертвы.

#### Глава XI.

#### Восхождение человъка.

Вершина, на которую нѣкоторые люди уже успѣли подняться, а другіе продолжають взбираться, теряется въ такой необозримой дали, что когда измъряешь ее усиліемъ воображенія, мысль отступаетъ, устрашенная безконечной длительностью предстоящаго пути. Сравнивая младенческую душу стоящаго на самой низшей ступени дикаря съ освобожденной и побъдившей душой богочеловъка, -- кажется совершенно невъроятнымъ, чтобы первая душа могла выъстить въ себя всю полноту, уже выраженную въ совершенной душъ, и что вся разница между объими сводится къ ступени эволюціи, въ самомъ началѣ которой "находится младенческая душа, а въ самомъ концъ-душа побъдителя. Внизу разстилается длинная цъпь низшихъ царствъ животнаго, растительнаго, минеральнаго, элементальнаго... Вверху простираются безконечныя іерархіи сверхчелов вческих в сущностей—Chohans, Ману, Буддъ, Строителей, Властителей Кармы (Lipikas)... Кто можетъ перечислить всъ эти могучіе Сонмы? А если взглянуть на все перечисленное какъ на одинъ отдълъ въ еще болъе обширной космической жизни, — тогда всъ ступени восхожденія человъка принимають совершенно иной масштабъ, онъ занимають лишь небольшое мъсто въ эволюціи непрерывной ціпи жизней, простирающейся отъ элементальной сущности вверхъ до проявленнаго Бога.

Мы прослѣдили восхожденіе человѣка, начиная съ зачаточной души до состоянія духовноразвитого человѣка, отмѣтивъ разъличныя ступени развивающагося сознанія, начиная отъ слутныхъ ощущеній дикаря до отчетливой работы мыслителя. На видѣли человѣка проходящимъ снова и снова черезъ циклъ рожденій и смерти въ трехъ мірахъ, при чемъ каждый міръ отдавалъ ему свою жатву и предоставляль ему все новыя условія для развитія.

Теперь мы уже въ состояніи просдадить его восхожденіе до посладнихъ ступеней человаческой эволюціи, которыя для огромнаго большинства человачества еще впереди; она уже пройдены

<sup>\*)</sup> См. "Въстникъ Теософіи" 1909 г., № 10.

небольшимъ числомъ старшихъ сыновъ нашей расы, и въ наше время ихъ проходятъ наиболъе опередившіе большинство человъчества.

Эти высшія ступени мы разділили на два отділа; первый называется "испытательнымъ Путемъ", тогда какъ второй заключаетъ въ себъ "самый Путь" или "Путь ученичества". Разсмотримъ ихъ въ естественномъ порядкъ.

По мфрф того какъ интеллектуальная, нравственная и духовная природа человъка развивается, онъ начинаетъ все яснъе сознавать цъль человъческой жизни и все настойчивъе стремиться къ осуществлению этой цъли въ своей личной жизни. Снова и снова повторяющаяся жажда земныхъ радостей, сопровождаемая полнымъ обладаніемъ и послъдующимъ разочарованіемъ, раскрываеть передъ нимъ преходящую природу всъхъ лучшихъ даровъ земли. Такъ часто онъ стремился къ нимъ, завоевывалъ ихъ, наслаждался ими, и въ итогъ испытывалъ пресыщеніе, что подъ конецъ онъ отворачивается неудовлетворенный отъ всего, что земля можетъ предложить ему. "Какой смыслъ во всемъ этомъ!" стонетъ утомленная душа. "Все-прахъ и суета. Сотни и тысячи разъ я былъ обладателемъ и въ концѣ пришелъ къ разочарованію во всякомъ обладаніи. Всъ земныя радости-иллюзіи, подобно пузырямъ, появляющимся на водъ, хотя и радужнымъ и ярко окрашеннымъ, но исчезающимъ отъ перваго прикосновенія. Я жажду реальности. Съ меня довольно изм'внчивыхъ тівней. Я тоскую по истинному и въчному. Я призываю освобожденіе отъ ограниченій, которыя держать меня какъ въ тюрьмъ среди всъхъ измънчивыхъ видимостей".

Этотъ первый крикъ души, требующей освобожденія, является послѣдствіемъ сознанія, что—владъй эта земля всѣмъ, о чемъ когдалибо грезило воображеніе поэта, и будь все зло уничтожено, и всѣ бѣдствія приведены къ концу, и сдѣлайся самыя высшія радости доступными, и вся красота—доведенной до совершенства, онъ все же не пожелалъ бы ихъ и, утомленный, отвернулся бы отъ всѣхъ земныхъ соблазновъ. Земное существованіе стало для него тюрьмой, и какъ бы прекрасно не украшалась эта тюрьма, онъ жаждетъ свободы и безграничности внѣ окружающихъ его стѣнъ. И не только земля, но и небеса перестаютъ привлекать его; и небеса утомили его: и эти радости потеряли для него притягательную силу, и эти высшіе восторги не удовлетворяютъ его болѣе. Они также "приходятъ и уходятъ непостоянные", какъ и порожденія его чувствъ; они также ограничены, преходящи и неспо-

обны утолить его. Онъ усталь отъ въчной смъны впечатлъній; гомленная в тоскующая душа его призываетъ освобожденіе.

Иногда сознаніе тщеты земныхъ и небесныхъ благъ вспызиваетъ подобно молніи, а затѣмъ прежняя власть захватываетъ тушу въ плѣнъ, и чары измѣнчивыхъ земныхъ радостей погрукаютъ ее снова въ преходящее довольство. Въ этомъ случаѣ является необходимость пройти еще нѣсколько новыхъ земныхъ жизней, прежде чѣмъ сознаніе пустоты всего преходящаго сдѣлается постояннымъ настроеніемъ души.

Но рано или поздно душа все же порываеть свою связь съ емлей и небомъ, такъ какъ ограниченная жизнь безсильна удозлетворить ее, и этотъ ръшительный поворотъ отъ всего преходящаго, это твердое хотъніе достигнуть въчнаго и есть дверь, ведущая на предварительный Путь испытанія.

Душа сходить съ проторенной дороги эволюціи, чтобы взобраться по узкой тропъ, круто поднимающейся въ гору, съ твердой ръшимостью разбить цъпи земныхъ и потустороннихъ жизней и достигнуть свободы горнихъ высотъ.

Трудъ, который предстоить выполнить человъку, вступающему на Путь испытанія, исключительно умственный и нравственный; онъ долженъ достигнуть той внутренней ступени, которая позволить ему "встрътить своего Учителя лицомъ къ лицу;" но са мыя слова "своего Учителя" требують поясненія. Высшія Существа, принадлежащія къ нашей расъ, но уже закончившія свою человъческую эволюцію, составляють, какъ было уже указано, то высшее Братство, которое направляеть и содъйствуеть развитію человъческой расы. Эти великіе Представители человъчества, его Учителя, добровольно воплощаются въ человъческія тъла, чтобы составить связующее звено между человъческимъ и сверх-человъческимъ существованіемъ. Готовыхъ исполнить опредъленныя условія. Они допускають въ число своихъ учениковъ съ цълью ускорить ихъ эволюцію и пополнить ими ряды Братства, которое принимаетъ участіе въ благой помощи міру.

Учителя не перестають наблюдать за человіческой расой и отмівчають всізкь, которые, благодаря чистой жизни, безкорыстному труду ради общаго блага, благодаря умственнымъ усиліямъ, обращеннымъ къ благородной цізли и искренней преданности идеалу, становятся во главі остального человівчества, дізлаясь способными воспринять усиленное духовное воздійствіе. Каждый желающій воспринять подобное воздійствіе долженъ обладать особенной воспріимчивостью. Духовная энергія, помогающая чело-

въческой эволюціи, является принадлежностью всей человъческо расы и усиленный ея притокъ въ пользу отдъльной души допускает только въ томъ случаѣ, если эта душа проявляетъ способнос къ исключительно быстрому развитію, что дастъ ей возможнос помогать остальнымъ и такимъ образомъ возвратить въ пол всъхъ ту помощь, которую она получила для своего собств наго прогресса. Когда человъкъ своими личными усиліями, по зуясь лишь той общей помощью, которая дается всъмъ людя путемъ религіи и философіи, пробивается въ передовую чел ческую волну, выказывая при этомъ любящую и безкорыс дъятельную натуру, въ такомъ случаъ онъ становится предь томъ особаго вниманія со стороны неусыпныхъ хранителей рась и его ставять въ условія, благопріятныя для проявленія его духовныхъ силъ и его интуиціи. И по мъръ того, какъ онъ успъшно выдерживаетъ испытаніе, онъ получаетъ дальнъйшую помощь и ему даются прозрѣнія въ истинную жизнь, пока неудовлетворительность и нереальность земного существованія не выяснится для его души вполнъ, а стремленіе къ конечному освобожденію не приведеть его къ вратамъ Пути. Его вступленіе на Путь ставить его въ положеніе ученика или челы, находящагося на испытанія; одинъ изъ Учителей Состраданія принимаетъ его подъ свое покровительство, какъ человъка, выступившаго съ обычнаго пути эволюціи, и помогаетъ ему на узкомъ и крутомъ пути, ведущемъ къ освобождению. Онъ ожидаетъ вступающаго у самаго входа на Путь, и хотя послъдній не знаетъ своего Учителя, Учитель знаетъ его, видить его усилія, направляетъ его шаги и приводить его къ условіямъ, наиболъе благопріятствующимъ его прогрессу, слъдя за нимъ съ нъжной заботой и мудростью, происходящей оть полноты проникновенія

Дорога, на которую вступаеть ученикъ, можетъ казаться одинокой и погруженной въ темноту, ученикъ можетъ воображать себя покинутымъ, но помощь, ускользающая отъ его сознанія, дается постоянно его душть.

Четыре опредъленныя "качества", которыя ученикъ долженъ съ самаго начала пріобръсти, ставятся передъ нимъ, какъ условія для "ученичества". На этой начальной ступени не требуется доведенія ихъ до совершенства, но ученикъ долженъ хотя отчасти овладъть ими, прежде чъмъ онъ будетъ допущенъ къ 1 освященію. Первое изъ этихъ "качествъ"—различеніе между реальнымъ и нереальнымъ, которое, уже возникнувъ въ его сознаніи, и при-

влекло его на Путь. Это различіе становится все яснѣе и опредѣленнѣе въ его умѣ, и постепенно освобождаетъ его отъ связывавшихъ его цѣпей, ибо второе "качество," равнодушіе къ внѣшнимъ вещамъ, появляется какъ естественный результатъ яснаго представленія нецѣнности всего преходящаго. Онъ узнаєтъ, что утомленіе, которое отнимало у него всю прелесть жизни, происходило отъ постоянныхъ разочарованій, возникавшихъ вслѣдствіе того, что онъ искалъ удовлетворенія въ нереальномъ, тогда какъ лишь одно реальное можетъ дать удовлетвореніе душѣ; онъ познаєтъ, что всѣ формы мимолетны и непрочны, что онѣ вѣчно мѣняются подъ импульсами жизни, и что реальна только единая Жизнь, которую мы ищемъ и безсознательно любимъ подъ всѣми ея многообразными покровами.

Эта способность различать (между реальнымъ и нереальнымъ) ускоряется вслъдствіе быстро измъняющихся обстоятельствъ, которыми обыкновенно окружають ученика съ цълью запечатлъть въ его сознаніи какъ можно сильнъе непрочность всего внъшняго. Жизнь ученика бываетъ по большей части наполнена бурями и ударами, чтобы качества, которыя при обыкновенныхъ условіяхъ развиваются въ длинномъ рядъ жизней, могли расти въ немъ съ ускоренной быстротой и достигать совершенства, постоянно переходя отъ радости къ страданію, отъ тишины къ бурямъ, отъ покоя къ напряженію; благодаря этому, ученикъ начинаетъ во всъхъ переживаемыхъ перемънахъ различать нереальность формъ и чувствовать подъ всъми ними одну и ту же неизмънную жизнь.

Онъ дълается равнодушнымъ къ наличности или къ отсутствію вещей, которыя то приходять, то уходять изъ его жизни, и онъ все чаще и чаще устремляеть свой внутренній взоръ на единую неизмѣнную реальность, которая лежитъ въ основѣ всего проявленнаго.

По мъръ того, какъ онъ пріобрътаеть все болѣе глубокое проникновеніе и непоколебимую устойчивость, онъ работаеть и надъ развитіемъ третьяго "качества," которое состоитъ изъ шести душевныхъ свойствъ, необходимыхъ для допущенія ученика на самый Путь.

Свойствами этими необходимо овладъть, хотя бы только до иъкоторой степени, иначе онъ не будетъ въ состояніи пойти далъе.

Во-первыхъ онъ долженъ пріобрѣсти власть надъ своими мь лями, порожденьями безпокойнаго ума, которыя столь же трудно обуздать, какъ стремительный вѣтеръ \*). Упорное еже-

<sup>\*)</sup> Bhagavad Gîtâ, VI, 34.

дневное упражненіе въ медитаціи и сосредоточеніи должно привести мятежный умъ къ порядку, и передъ вступленіемъ на Путь ученикъ долженъ поработать съ средоточенной энергіей надъ этой задачей, иначе—значительное увеличеніе силы мысли, вызванное его быстрымъ ростомъ, окажется опаснымъ и для него, и для другихъ, если сила эта не будетъ вполнъ подчинена его волъ. Безопаснъе дать ребенку играть съ динамитомъ, чъмъ довърить творческія силы мысли эгоисту и честолюбцу.

Во-вторыхъ, вступающій на Путь долженъ присоединить виъшнее самообладаніе къ внутреннему и господствовать надъ своей ръчью и надъ своими поступками такъ же строго, какъ и надъ своими мыслями. Какъ умъ повинуется душъ, такъ же должна низшая природа повиноваться уму. Степень полезности ученика во внъшнемъ міръ зависить отъ чистоты и благородства его видимой жизни въ такой же степени, въ какой полезность его въ духовномъ міръ зависитъ отъ постоянства и силы его мысли. При обыкновенной человъческой дъятельности хорошая работа неръдко портится благодаря небрежности, и ученику предлагается добиваться совершенства во всъхъ подробностяхъ его работы, чтобы позднъе, когда онъ вступитъ на Путь, недостатокъ отчетливости не послужилъ серьезнымъ препятствіемъ для его движенія впередъ. Какъ уже сказано, на этой ступени не требуется совершенства, но мудрый ученикъ долженъ стремиться къ совершенству, зная, какъ онъ далекъ отъ идеала.

Въ-третьихъ, стремящійся къ посвященію долженъ вырабатывать въ себѣ широкую терпимость, спокойное принятіе каждаго характера, каждой живой формы такою, какова она есть, не требуя, чтобы она соотвѣтствовала его личному вкусу. Начиная сознавать, что единая Жизнь облекается въ безчисленныя формы, изъкоторыхъ каждая нужна на своемъ мѣстѣ, онъ принимаетъ всякое ограниченное выраженіе этой Жизни, не желая придавать ему иной характеръ; онъ научается уважать мудрость, которая дала начертаніе этому міру и которая руководитъ имъ, и съ невозмутимой ясностью видитъ онъ, какъ различныя части цѣлаго медленно и постепенно усовершенствуютъ свои отдѣльныя формы.

Пьяница, проходящій азбуку страданія, вызваннаго деспотизмомъ его низшей природы, совершаетъ на своей ступени развитія такую же важную задачу, какъ и святой, заканчивающій свой послѣдній урокъ земной школы, и требовать отъ нихъ можно по справедливости только то, на что каждый изъ нихъ способенъ.

Первый находится въ дътскомъ саду и обучается нагляднымъ образомъ, тогда какъ другой заканчиваетъ университетскій курсъ. Оба проявляются соотвътственно своему возрасту и занимаемому мьсту, и оба нуждаются въ помощи и симпатіи, каждый на своей ступени. Это одинъ изъ тъхъ уроковъ, который въ оккультизмъ извъстенъ какъ "терпимость".

Въ четвертыхъ, должна быть развита выносливость, то терпъніе, которое спокойно переноситъ все, не питая никакой злобы, подвигаясь безъ колебаній къ намъченной цъли. Ничто не можетъ придти къ нему иначе, какъ черезъ Законъ, а онъ знаетъ, что Законъ-благъ. Онъ понимаетъ, что скалистая тропа, ведущая прямо къ вершинъ, не можетъ быть столь-же удобна, какъ хорошо утоптанная круговая дорога. Онъ знаетъ, что онъ долженъ уплатить въ нъсколько короткихъ жизней всъ кармическія обязательства, накопленныя въ прошломъ, вследствіе чего расплата и должна быть тяжелой. Самая борьба, въ которую онъ вовлеченъ, развиваетъ въ немъ пятое свойство-въру въ своего Учителя и въ себя, довъріе, полное ясности и силы, которое ничъмъ ненарушимо. Онъ научается довърять мудрости, любви и силъ своего Учителя и начинаеть не только върить, но и осуществлять божественное начало внутри своего сердца, подчиняя ему всю свою природу. Послъднее изъ требуемыхъ свойствъ равновъсіе выростаетъ до извъстной степени само собою, благодаря усиліямъ, которыя ученикъ дълалъ, вырабатывая предшествовавшія пять свойствъ. Самая ръшимость вступить на Путь есть признакъ того, что высшая природа раскрылась и что внъшній міръ окончательно потерялъ свое первенствующее значеніе для души. Постоянныя усилія, которыя требуются для одухотворенной жизни ученика, освобождають его душу оть всъхъ связей, которыя могли бы еще привязывать ее къ чувственному міру, ибо перенесеніе центра вниманія съ низшихъ предметовъ на высшее погашаетъ постепенно всю привлекательность ихъ. "Они отвращаются оть воздержаннаго обитателя (dweller) тъла" \*) и вскоръ теряють всю свою силу надъ нимъ. Такимъ образомъ онъ научается оставаться среди объектовъ внъшняго міра, не стремясь ни къ чему и не отвергая ничего. Вмъстъ съ тъмъ онъ научается сохранять равновъсіе среди душевныхъ заботъ и тревогъ всякаго рода, среди переходовъ отъ радости къ печали, укръпляясь все болъе въ равновъсіи благодаря тъмъ быстрымъ переходамъ, которыми-

<sup>\*)</sup> Bhagavad Gîtâ II, 59.

какъ уже сказано-отличается жизнь ученика, заботливо охраниемая его Учителемъ. Когда находящійся на послушаніи ученикъ достигъ шести названныхъ свойствъ, ему остается выработать четвертое "качество", то глубокое стремленіе къ освобожденію, ту жажду души соединиться съ Богомъ, въ которой таится залогъ совершеннаго достиженія. Это прибавляєть послѣднюю черту еге эрълости для полнаго ученичества, ибо разъ это стремленіе проявилось опредъленнымъ образомъ, оно уже никогда не исчезнетъ, и душа, разъ испытавшая эту жажду, не сможетъ уже никогда утолить ее изъ земныхъ источниковъ; воды этихъ источниковъ покажутся ей до того пръсными и безвкусными, что она отвернется отъ нихъ съ растущей тоской по истинной влагъ жизни. На этой ступени ученикъ готовъ къ Посвященію, онъ готовъ безвозвратно "войти въ потокъ", что навсегда отръжетъ его отъ интересовъ земной жизни, исключая тъхъ, которые помогаютъ общей эволюціи и входять въ область его служенія. Отнынъ его жизнь перестаетъ быть отдъльной жизнью; она приносится на алтарь человъчества, какъ жертва, радостно приносимая для обшаго блага \*).

Въ теченіи тъхъ лътъ, которыя ученикъ посвящаетъ развитію названныхъ четырехъ качествъ, онъ неизбъжно подвинется и во всъхъ другихъ отношеніяхъ. Онъ получить отъ своего Учителя

земного.

тельности.

Санскрить (употребляемый Индусами).

II. Vairagya: равнодушіе къ нереальному, преходящему.

> Shama: контроль надъ мыслями. Dama: контроль надъ

III. Shatsampatti.

поступками. Uparati: терпимость. Titiksha: терпъніе. Shraddha: Bbpa. Samādhāna: равновъсіе.

III. Upachâro: вниманіе или способъ поведенія, съ теми же подразделеніями, что и у Индусовъ.

I. Manodvaravajjana: раскрытіе оконъ

II. Parikamma: подготовление къ дъя-

тельности; равнодущіе къ плодамъ д'яя-

души-убъждение въ непрочности всего

IV. Mumuksha: желаніе освобожденія. По достижении этого, человъкъ стано- дуетъ за предыдущими тремя. BHTCH Adhikari.

много указаній, которыя сообщаются обыкновенно во время глубокаго физическаго сна; душа, облеченная въ правильно органи зованное астральное тъло, начинаетъ употреблять послъднее какъ орудіє своего сознанія и какъ средство общенія съ Учителемъ и воспринятія отъ него указаній и духовнаго просвътленія. Далъе, ученикъ усвоитъ способность медитаціи и это важное упражненіе внъ физическаго тъла ускоритъ его развитіе и сдълаеть активными многія изъ его высшихъ силъ; онъ можетъ достигать во время медитаціи высшихъ областей бытія и знакомиться все бол'ве съ жизнью высшихъ космическихъ плановъ.

Онъ научится употреблять свои растущія силы на пользу человъчества, и все время, которое тъло его проводитъ во снъ, онъ будетъ усиленно работать въ астральной сферъ, помогая душамъ, только что перешедшимъ черезъ врата смерти, успокаивая погибшихъ въ той или другой катастрофъ, давая указанія, и въ самыхъ разнообразныхъ формахъ помогая всъмъ, кто нуждается въ помощи; такимъ образомъ онъ будетъ содъйствовать благому дълу Учителей и станетъ сотрудникомъ въ великомъ Братствъ, какъ бы скромно и незначительно не было это сотрудничество. Иногда на пути испытанія, а иногда и позднъе, ученику представляется выполнить одинъ изъ актовъ самоотреченія, которыми отличается ускоренное восхожденіе человъка. Ему дозволяется отречься отъ "Девакана", т. е. отказаться отъ свътлой жизни въ небесной сферъ, послъ освобожденія изъ физическаго міра, отъ той жизни, которую ученики этой ступени проводять въ средней области Arûpa въ сообществъ съ Учителями, испытывая верховныя радости чистъйшей мудрости и любви. Если ученикъ отказывается отъ этого плода своей благородной и преданной жизни, -- въ такомъ случа в духовныя силы, которыя онъ потратилъ бы въ Деваканъ, освобождаются для служенія міру, а онъ самъ остается въ астральной области въ ожиданіи скораго новаго воплощенія на землъ. Въ этомъ случать его Учитель заботится самъ о его новомъ воплощеніи и направляєть его въ такую семью, гді бы онъ могъ родиться въ условіяхъ, благопріятныхъ для его служенія міру, и для его собственнаго дальнъйшаго развитія. Теперь онъ достигь той ступени, на которой всъ индивидуальные интересы подчиняются высшимъ интересамъ, а воля направляется на одно лишь служеніе, въ какой бы формъ оно не предъявлялось ему. Поэтому онъ отдается всецъло въ руки Учителя, принимая охотно то мъсто въ міръ, которое наиболъе благопріятствуеть его служенію, его участію въ великомъ дълъ помощи человъческой эволюціи. Благо-

<sup>\*)</sup> Для изучающихъ эти вопросы будетъ, въроятно, не безъинтересно познакомиться съ техническими названіями, Санскритскими в Палійскими, различных ь ступеней Пути, встръчающимися въ восточныхъ книгахъ. Пали (употребл. Буддистами).

I. Viveka: различіе между реальнымъ и не реальнымъ.

IV. Anuloma: достижение которой слъ-Человъкъ становится Gotrabhu.

словенна та семья, въ которой родится дитя съ такой душой, оберегаемой и направляемой Учителемъ. Отъ времени до времени, хотя весьма ръдко, чела можетъ воплотиться въ тъло юноши, которое уже служило вмъстилищемъ для менъе развитой души; когда душа появляется на землъ для очень короткой жизни, положимъ, для 15-20 лътъ, она покидаетъ свое тъло на заръ наступающей зрълости, когда оно уже прошло черезъ необходимую земную подготовку и является уже готовымъ проводникомъ для души. Если качества такого покинутаго тъла очень хороши, а въ это время ученикъ ожидаетъ подходящаго воплощенія, тъло дълается предметомъ особаго наблюденія, и когда земной періодъ обитавшей въ немъ души заканчивается и она покидаетъ его, новый жилецъ входитъ въ покинутый домъ и казавшееся мертвымъ тъло-оживаетъ. Такіе случаи происходятъ весьма ръдко, но они извъстны оккультистамъ и въ оккультныхъ книгахъ можно найти указанія на нихъ.

Но каково бы ни было новое воплощеніе челы, развитіе его души продолжается до тъхъ поръ, пока не наступитъ періодъ, который мы уже обозначили, какъ "готовность къ Посвященію"; черезъ эти врата Посвященія онъ вступаетъ, какъ окончательно принятый чела, на Путь. Этотъ Путь состоитъ изъ четырехъ опредъленныхъ ступеней и входъ на каждую изъ нихъ охраняется новымъ Посвященіемъ. Каждое Посвященіе сопровождается расширеніемъ сознанія, дающимъ то, что называется "ключемъ познанія" той ступени, на которую ученикъ вступилъ; этотъ "ключъ познанія" въ то же время и ключъ силы, ибо поистинъ знаніе есть сила во всъхъ областяхъ Природы. Когда чела вступилъ уже на путь, онъ становится "бездомнымъ человъкомъ \*), ибо онъ болъе не смотритъ на землю, какъ на свою обитель; на землъ нътъ для него постояннаго мъста, всъ мъста для него одинаково желанны, если они позволяють ему служить Учителю. На этой ступени Пути три препятствія м'вшаютъ движенію ученика впередъ; технически эти препятствія называются "оковами", и ему необходимо отдълаться отъ нихъ, такъ какъ теперь, когда настала уже необходимость быстраго совершенствованія, отъ него требуется полное освобождение отъ недостатковъ и совершенное выполнение предлагаемыхъ ему задачъ. Три оковы, отъ которыхъ онъ долженъ освободиться прежде чъмъ перейти ко второму Посвященію, обозначаются такъ: иллюзія личного "я", сомнюніе и суевюріе. Личное "я" должно сознаваться отнынъ, какъ иллюзія, и, потерявъ всю свою силу надъ душой, перестать быть для нея реальностью. Онъ долженъ чувствовать себя единымъ со всъмъ, все должно жить и дышать въ немъ такъ же, какъ онъ долженъ пребывать во всемъ. Сомнъніе должно быть уничтожено, но уничтожено знаніемъ; онъ долженъ признавать перевоплощеніе, законъ кармы и существованіе Учителей, какъ реальные факты; не только допускать ихъ, какъ логическую необходимость, но знать ихъ какъ факты природы, которые онъ провърилъ самъ, чтобы ни малъйшаго сомнънія по поводу этихъ вопросовъ не могло болъе возникнуть въ его умъ. Что касается суевърія, ученикъ освобождается отъ него истиннымъ пониманіемъ настоящаго смысла религіозныхъ обрядовъ и церемоній въ духовной экономіи природы; онъ научается пользоваться всъми средствами, не будучи связаннымъ ни однимъ изъ нихъ. Когда ученикъ сбросилъ съ себя эти оковы--иногда эта задача требуетъ нъсколькихъ жизней, иногда они исполняются въ теченіи одной и той же жизни-передъ нимъ раскрывается входъ во второе Посвящение съ его "новымъ ключемъ" познанія и съ его расширеннымъ горизонтомъ. Теперь передъ ученикомъ развертываются быстро сокращающіеся промежутки земной жизни, ибо когда онъ достигнетъ этой ступени, онъ долженъ пройти черезъ третье и четвертое Посвященія въ настоящемъ воплощеніи или въ слѣдующемъ \*).

На этой ступени онъ долженъ привести въ дъятельное состояніе всѣ внутреннія способности, принадлежащія его болѣе тонкимъ тъламъ, ибо теперь онъ нуждается въ нихъ для служенія въ высшихъ областяхъ бытія. Если онъ развилъ ихъ предварительно, эта ступень можетъ сократиться до чрезвычайности, но онъ долженъ пройти черезъ врата смерти еще разъ, прежде чѣмъ получить третье Посвященіе, стать-по эзотерической терминологін-"Лебедемъ", той чудесной "Птицей Жизни", относительно которой существуетъ столько легендъ \*\*).

На этой третьей ступени Пути чела долженъ сбросить четвертую и пятую оковы, связывающую силу желанія и отвращенія онъ долженъ видъть единую суть во всемъ, и тогда виъшній по-

\*\*) Натва или тотъ, который осуществляеть идею: "Я есмь To"; Anagamin

для буддистовъ, т. е. человъкъ, который покончилъ съ рожденьями.

<sup>\*)</sup> Индусы называють эту ступень Parivrajaka, странникъ; Буддисты называють ее Srotapatti, достигнувшій потока. Это имя чела носить послѣ своего перваго Посвященія, до перехода во второє.

<sup>\*)</sup> Ученикъ на второй ступени Пути носитъ въ Индіи имя Kutîchaka, человтькъ строющій хижину: онъ достигь успокоенія. Буддисты называють его Sakridâgâmin, т. е. человъкъ, нуждающійся лишь въ одномъ воплощеніи.

кровъ перестаетъ уже ослъплять его, будетъ ли этотъ покровъ прекрасенъ или безобразенъ. Онъ смотритъ на все одинаково; тотъ прекрасный цвътокъ терпимости, который онъ вырабатывалъ на Пути испытанія, расцвітаетъ ныні во всеобъемлющую любовь, которая заключаеть все живое въ свои нъжныя объятія. Онъ становится другомъ каждой "твари", возлюбленнымъ всего "живого". Какъ живое воплощеніе Божественной любви, онъ переходить къ четвертому Посвященію, которое вводить его на послъднюю ступень Пути, на которой онъ переходитъ "за предълы индивидуальнаго". \*) Здъсь онъ остается сколько пожелаетъ, сбрасывая послъднюю тонкую окову, которая все же отдъляеть его, хотя и непрочной нитью, отъ полнаго освобожденія. Онъ сбрасываеть съ себя послъднее влеченіе къ жизни въ формъ, а затъмъ и всякое влеченіе къ какой бы то ни было, даже и безформенной, жизни. Это все же цъпи, а онъ долженъ быть вполнъ свободенъ, онъ долженъ быть гражданиномъ трехъ міровъ, но ничто въ этихъ мірахъ не должно им'єть и т'єни власти надъ нимъ. Красота и слава міра "безъ формъ" должна очаровывать его не болье, чъмъ конкретная красота міровъ, обладающихъ формами \*\*), а затъмъсамая великая изъ всъхъ побъдъ-онъ сбрасываетъ съ себя послъднюю окову обособленности, то, что производитъ иллюзію отдъльнаго "я",\*\*\*) ибо теперь онъ пребываетъ постоянно и въ бодрствующемъ сознаніи на высшемъ планъ единства, на той духовной высоть, гдъ Я всего сущаго познается какъ единое. Наклонность обособляться, рожденная вмъстъ съ душой, является сутью индивидуальности и она сохраняется до тъхъ поръ, пока все ея цънное содержаніе не внесется въ Монаду; слъдовательно, свойство это становится ненужнымъ на порогъ освобожденія, когда весь его драгоцънный результатъ уже переданъ Монадъ, понимая подъ результатомъ то чувство индивидуальнаго тождества, настолько чистаго и тонкаго, что оно нисколько не затемняеть сознанія единства. Легко спадаетъ тогда съ ученика все, что было еще способно отвъчать на волнующія прикосновенія, и ученикъ стоитъ отнынъ облеченный въ славу неизмъннаго мира, нарушить который не можетъ уже ничто. И полное освобождение отъ иллюзіи личнаго "я" уносить съ его духовнаго горизонта послъднія облака, которыя могли бы еще затемнить его сознаніе, и въ этомъ осуществленіи единства "невъдъніе", \*) порождающее всъ формы обособленія — спадаетъ навсегда, и человъкъ является совершеннымъ и свободнымъ.

Теперь мы подошли къ окончанію Пути, который носитъ названіе "порога Нирваны". Это удивительное состояніе сознанія было извъстно ученику въ моменты, когда онъ покидалъ тъло на послъдней ступени Пути; теперь же, когда онъ переступилъ порогъ, нирваническое сознаніе становится его нормальнымъ сознаніемъ, ибо Нирвана и есть мъстопребываніе освобожденнаго Я \*\*). Онъ завершилъ человъческое восхожденіе, онъ достигъ границы человъческаго. За этой границей пребывають сонмы великихъ Существъ, но они не принадлежатъ уже къ человъческой породъ; распятіе во плоти миновало, часъ освобожденія пробилъ и торжествующее "свершилосы!" срывается съ устъ побъдителя. Онъ переступиль порогъ, онъ перешелъ въ сіяніе духовнаго свъта, еще одинъ сынъ земли побъдилъ смерть. Какія тайны хранятся за покровомъ того верховнаго Свъта-мы не знаемъ; лишь смутно чувствуемъ мы, что высшее Я найдено, что любящій и возлюбленный слились въ одно.

Долгому исканію насталъ конецъ, жажда сердца утолилась на въкъ, онъ вступилъ въ радость Господа своего.

Но развъ земля потеряла своего сына и человъчество лишилось своего побъдившаго брата? Нътъ, онъ самъ произошелъ изъ нѣдръ свѣта и снова стоитъ на порогѣ Нирваны, являясь самъ воплощеніемъ этого свъта, не передаваемаго словами смертнаго, онъ-проявленный Сынъ Бога.

Но теперь взоръ его обращенъ къ землъ, глаза его сіяютъ божественнымъ состраданіемъ при видъ сыновъ человъческихъ, братьевъ его по плоти; онъ не можетъ оставить ихъ безпомощными и разсъянными, какъ овецъ безъ пастыря. Облеченный въ величіе полнаго отреченія, сіяющій силою совершенной мудрости и "безконечной жизни", онъ возвращается на землю для благословенія и руководства человізчества Учителемъ мудрости, царственнымъ Наставникомъ человъка.

Возвращаясь такимъ образомъ на землю, Учитель посвящаетъ себя служенію на пользу міра съ болѣе могучими силами, чѣмъ тѣ, которыми онъ обладаль на законченномъ Пути. Онъ помогаетъ

<sup>\*)</sup> Индусы называють его Paramahamsa или поднявшійся надъ "я", Буддисты называютъ его Архатомъ, досточтимымъ.

<sup>\*\*)</sup> См. гл. IV "Ментальная сфера".

<sup>\*\*\*)</sup> Ahamkara, которое можно перевести понятіемъ гордости, такъ какъ гордость есть наиболте тонкое проявление "я", отдълившагося отъ цълаго.

<sup>\*)</sup> Avidya, первая иллюзія и послъдняя, та, которая создаеть отдъльные міры и которая исчезаеть послѣднею, когда освобожденіе достигнуто.

<sup>\*\*)</sup> Jîvanmukta, освобожденная жизнь, Индусовъ; Asekha, тотъ, которому нечему болъе учиться, у Буддистовъ.

человъчеству и направляетъ всъ высшія силы, поторыми владъетъ, къ ускоренію міровой эволюціи. Онъ уплачиваетъ всъмъ, приближающимся къ Пути, тотъ долгъ, который онъ принялъ на себя во дни своего собственнаго ученичества, и онъ помогаетъ, направляеть и поучаеть ихъ, какъ самъ былъ направляемъ и поучаемъ въ свое время.

Таковы ступени человъческаго восхожденія отъ дикаря до совершеннаго человъка. Вотъ цъль, къ которой медленно поднимается все человъчество, и которую со временемъ достигнетъ вся

человъческая раса.

## Глава XII.

# Строеніе Космоса.

На настоящей ступени эволюціи невозможно указать бол'ве чъмъ нъсколько точекъ въ общирномъ начертаніи космическаго плана, въ которомъ наша планета играетъ свою маленькую роль. Подъ "космосомъ" здъсь подразумъвается система, которая, исходя отъ единаго Логоса и поддерживаемая Его Жизнью, является—съ нашей точки зрвнія—вполнъ законченной въ себъ самой. Такова наша солнечная система, въ которой физическое солнце можетъ быть разсматриваемо, какъ низшее проявленіе Логоса, когда Онъ дъйствуетъ какъ центральная сила своего Космоса. И всъ остальныя формы—также Его конкретныя проявленія, но солнце является Его проявленной, жизнедающей, укръпляющей, всепроникающей. контролирующей, приводящей въ порядокъ и уравнивающей центральной силой.

Въ одномъ оккультномъ комментаріи говорится:

Sûrya, (солнце) въ своемъ видимомъ отраженіи, представляєть собою первое или низшее состояніе седьмого высшаго состоянія мірового Присутствія, чистое первое проявленное Дыханіе в'вчно непроявленнаго Sat (Бы-тіе) \*). Всъ центральныя, физическія или объективныя Солнца являются по существу низшимъ состояніемъ перваго Начала мірового Дыханія \*\*),

короче, низшимъ состояніемъ "Физическаго Тъла" Логоса.

Всъ физическія силы и энергіи не болъе, какъ превращенія жизни, изливаемой солнцемъ, Владыкой и Жизнедателемъ своей системы. Отсюда, во многихъ древнихъ религіяхъ солнце являлось символомъ Высшаго Божества, символомъ менъе другихъ подверженнымъ ложнымъ толкованіямъ невъжественнаго человъка.

Г-нъ Синнеттъ выражается правильно, говоря:

Солнечная система является въ дъйствительности ареной природы, заключающей въ себъ много такого, что въ состояніи познать вполнъ лишь величайшія существа, какія только способно развить наше челов'вчество. Теоретически мы на върномъ пути, когда, глядя въ ночныя небеса, чувствуемъ, что вся наша солнечная система не болъе, какъ капля въ океанъ Космоса; но эта капля въ свою очередь - океанъ, съ точки зрънія сознанія такихъ, заключенныхъ въ ней, на половину развитыхъ существъ, каковы мы, и въ настоящее время мы не можемъимъть иного представленія, кромъ смутнаго и туманнаго о его происхожденіи и составъ. Но какъ бы оно ни было туманно, оно все же помогаетъ намъ опредълнть истинное мъсто подчиненной планетной цъпи, въ которой протекаеть наша собственная эволюція, въ той общей системъ, часть которой она составляєть, или, во всякомъ случав, получить общую идею объ относительной величинв всей системы, о размъръ нашей планетной цъпи и о тъхъ періодахъ эволюціи, въ которыхъ мы, какъ человъческія существа, заинтересованы \*).

Ибо, въ самомъ дълъ, мы не можемъ схватить наше собственное мъсто во вселенной безъ представленія, какъ бы смутно послъднее ни было, о нашемъ отношеніи къ цълому. Тогда какъ нъкоторые люди способны дъйствовать въ предълахъ ихъ собственной сферы, не тревожась болъе широкими сферами вселенной, другіе люди чувствуютъ глубокую потребность познать всеобъемлющій міровой планъ, въ которомъ они занимаютъ свое мъсто и испытываютъ духовное наслажденіе, поднимаясь на высоту, съ которой возможно окинуть все необъятное поле эволюціи. Эта потребность была признана и принята въ соображеніе духовными Охранителями человъчества и вызвала то величественное очертаніе Космоса съ точки зр'внія оккультизма, которое набросала Е. П. Блаватская (ихъ ученица и посланница) въ Тайной Доктринъ. Произведение это будетъ давать все болъе и болъе свъта по мъръ того, какъ изучающіе Древнюю Мудрость начнутъ овладъвать низшими ступенями нашего развивающагося міра.

Появленіе Логоса, говорять намъ, есть провозвъстникъ рожденія нашего Космоса.

Когда Онъ проявился, проявилось все остальное; послѣ Него, благодаря егопроявленію, становится проявленнымъ все. (Munda kopanishad II, іі, 10).

Онъ приносить съ Собой плоды прежняго космоса, тъхъ могучихъ разумныхъ Духовъ, которые становятся его сотрудниками и дъйствующими силами въ создаваемой Имъ вселенной. Наивысшіе изъ нихъ, тъ "Семь", которыхъ часто называютъ Логосами, такъ какъ каждый изъ нихъ, на своемъ мъстъ, является

<sup>\*)</sup> По англійски Be-ness, т. е. причина, дълающая, что то, что есть, дъйствительно есть.

<sup>\*\*)</sup> Secret Doctrine, 1, p. 309.

<sup>\*)</sup> The System to which we belong p. 4.

центромъ опредъленнаго космическаго отдъла такъ же, какъ Логосъ есть центръ всего.

Комментарій, который мы только что приводили, говорить:

Семеро въ Солнцъ суть Семь Священныхъ Сущностей, саморожденныхъ отъ присущей имъ силы въ лонъ Матери-Субстанціи... Энергія, изъ которой происходить ихъ сознательное существованіе въ каждомъ Солнцъ, есть то, что называютъ Вишну, то, что есть Дыханіе Абсолютности. Мы называемъ это единой проявленной Жизнью, которая сама есть отраженіе Абсолютнаго.

Эта единая "проявленная Жизнь" и есть Логосъ, проявленный Богъ.

Отъ этого первичнаго раздъленія нашъ космосъ получаетъ свой семиричный характеръ, и всъ послъдующія дъленія въ своемъ нисходящемъ порядкъ воспроизводятъ тотъ же семиричный порядокъ. Каждый изъ второстепенныхъ семи Логосовъ предводительствуетъ цълой нисходящей іерархіей Духовъ, управляющихъ Его царствомъ. Среди нихъ находятся и Владыки Кармы (Lipika) этого царства и всехъ заключенныхъ въ немъ существъ, и Девараджи (Devarâjas), которые наблюдаютъ за выполненіемъ Кармическаго закона; и обширные сонмы Строителей, которые строять всъ формы по идеямъ, пребывающимъ въ сокровищницъ Логоса, Міровомъ Разумъ. Эти идеи переходять отъ Него къ "Семи"; при этомъ каждый изъ Семи проектируетъ свою собственную область подъ высшимъ руководительствомъ, придавая въ то же время этой области свою собственную индивидуальную окраску. Е. П. Блаватская называеть эти семь Царствъ, составляющихъ нашу солнечную систему, "семь центровъ Laya \*). Она говоритъ:

Семь Laya центровъ суть семь нулевыхъ точекъ, употребляя выраженіе *Нуль* въ томъ же смыслъ, въ какомъ его употребляютъ химики. Онъ означаетъ точку, съ которой въ эзотеризмъ, начинается скала исчисленія дифференціаціи. Исходя изъ этихъ центровъ за предълами которыхъ эзотерическая философія даетъ намъ усмотръть смутныя метафизическія очертанія "Семи Сыновъ" Жизни и Свъта, семи Логосовъ герметической и всъхъ другихъ философій,—начинается дифференціація элементовъ, которые входять въ построеніе нашей солнечной системы.

Каждое изъ этихъ царствъ есть изумительная планетная эволюція, обширное поле, на которомъ изживаются ступени жизни, преходящимъ воплощеніемъ которой можетъ служить физическая планета, подобная Венеръ. Чтобы избъжать замъшательства, мы будемъ называть Руководителя каждаго царства планетарнымъ Логосомъ. Онъ извлекаетъ изъ матеріи солнечной системы, изливаемой центральнымъ Логосомъ, всѣ нужные для Него сырые матеріалы и работаетъ надъ ними посредствомъ своей собственной жизненной энергіи. Такимъ образомъ, каждый планетарный Логосъ спеціализируетъ матерію своего царства, беря ее изъобщаго запаса \*). Такъ какъ атомное состояніе каждой изъ семи сферъ (плановъ) Его царства идентично съ матеріей соотвътствующаго подраздъленія всей солнечной системы, непрерывность сохраняется благодаря этому на протяженіи всей вселенной. Какъ Е. П. Блаватская замѣчаетъ, атомы измѣняютъ "свою эквивалентность на каждой планетъ", сами атомы остаются неизмѣнными, но комбинаціи ихъ разнятся между собой. Она продолжаетъ;

Не только элементы нашей планеты, но и элементы остальныхъ планетъ солнечной системы разнятся также значительно одинъ отъ другого по своимъ комбинаціямъ, какъ и отъ космическихъ элементовъ внѣ нашей солнечнои системы... Каждый атомъ имѣетъ семь плановъ бытія или существованія, какъ учатъ насъ\*\*), т. е. семь субъ-плановъ, какъ мы ихъ называемъ, каждаго космическаго плана.

На четырехъ нижнихъ планахъ Своего развивающагося царства, планетарный Логосъ образуетъ семь шарообразныхъ міровъ, которые мы для удобства назовемъ глобусами А, Б, В, Г, Д, Е, Ж. Это и будутъ

Семъ малыхъ вращающихся колесъ, изъ которыхъ одно порождаетъ другое. какъ говорится въ VI Стансъ книги Дзіанъ.

Онъ стронтъ ихъ по подобію предшествующихъ колесъ, утверждая нхъ въ неизмѣнныхъ центрахъ.

Неизмънныхъ, ибо каждое колесо не только порождаетъ послъдующее, но и само воплощается въ томъ же самомъ центръ, какъ мы это увидимъ ниже.

Эти шары или глобусы можно изобразить тремя парами, расположенными по дугѣ эллипса съ среднимъ глобусомъ въ срединной низшей точкѣ. Глобусы А и Ж, первый и седьмой, находятся на уровнѣ arûpa (безъ формы) ментальной сферы; глобусы Б и Е, второй и шестой, на уровнѣ rûpa той же сферы; глобусы В и Д третій и пятый, въ астральной сферѣ; глобусъ Г, четвертый, въ физической сферѣ.

Объ этихъ глобусахъ Е. П. Блаватская говоритъ, какъ о "переходныхъ на четырехъ нижнихъ планахъ міра формъ" \*\*\*) т.е.

<sup>\*)</sup> Отъ санскритскаго *Laya*, тотъ предълъ въ Матеріи, гдъ кончается всякая дифференціація.

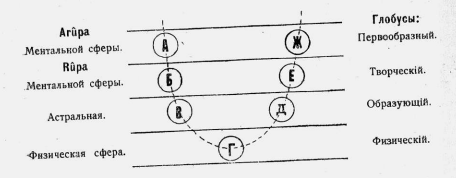
Примъч. перев.

<sup>\*)</sup> См. въ главъ I "Физическая сфера" относительно эволюцін матеріи.

<sup>\*\* &</sup>quot;Secret Doctrine", pp. 166 H 174.

\*\*\* Secret Doctrine, I, p. 176.

въ физической и астральной сферахъ и въ двухъ подраздъленіяхъ ментальной *rûpa* и *arûpa*. Они могутъ быть изображены такъ\*):



Таковъ типическій порядокъ, но онъ видоизмѣняется на извъстныхъ ступеняхъ эволюціи. Эти семь глобусовъ образують планетную цѣпь, и если мы будемъ разсматривать ее, какъ нѣчто цѣлое, какъ единую планетную жизнь или индивидуальность, тогда можно сказать, что цѣпь эта проходитъ черезъ семь различныхъ ступеней въ теченіе своей эволюціи. Семь глобусовъ, какъ нъчто цълое, образуютъ ея планетарное тѣло, и это тѣло распадается и снова образуется семь разъ въ теченіи всей планетной жизни. Планетная цѣпь имѣетъ семь воплощеній, и всѣ результаты, добытые въ одномъ, передаются слѣдующему воплощенію.

Каждая такая цъпь міровъ есть порожденіе и созданіе другой низшей и уже мертвой цъпи, ея перевоплощеніе, такъ сказать  $^{**}$ ).

Эти семь перевоплощеній\*\*\*) составляють "планетарную эволюцію", царство планетарнаго Логоса. Такъ какъ мы имѣемъ семь планетарныхъ Логосовъ, изъ этого явствуетъ, что семь подобныхъ эволюцій, всѣ отличающіяся одна отъ другой, составляютъ нашу солнечную систему. Въ одномъ оккультномъ комментаріи это происхожденіе Семи Логосовъ отъ Одного и появленіе семи послъдовательныхъ цъпей, въ каждой изъ которыхъ семь глобусовъ, описывается такъ:

Отъ одного свъта семь свътовъ; отъ каждаго изъ семи, семь разъ семь.\*\*\*\*)

Разсматривая перевоплощенія планетной цѣпи, ея манвантары, мы узнаемъ, что и онѣ также раздѣляются на семь ступеней. Волна жизни, исходящая изъ планетарнаго Логоса, обходитъ вокругъ всей цѣпи, и семь такихъ жизненныхъ волнъ, каждая изъ которыхъ называется технически "кругомъ", завершаютъ одну манвантару. Такимъ образомъ каждый глобусъ проходитъ черезъ семь періодовъ дѣятельности въ теченіи одной манвантары и каждый такой періодъ становится въ свою очередь полемъ для развивающейся жизни.

Разсматривая отдъльный глобусъ, мы находимъ, что въ періодъ его дъятельности, на немъ развивается семь коренныхъ человъческихъ расъ, совмъстно съ другими, нечеловъческими царствами, одно отъ другого зависящими. Такъ какъ эти семь царствъ заключають въ себъ представителей на всъхъ ступеняхъ эволюціи, и всъ они подлежатъ дальнъйшему развитію, развивающіяся формы одного глобуса переходять на другой, чтобы продолжать свой рость, когда періодъ д'язтельности предыдущаго глобуса приходить къ концу; такимъ образомъ формы эти переходять съ глобуса на глобусъ до конца полнаго "круга". Онъ продолжаютъ свое развитіе, кругъ за кругомъ, до самаго конца семи круговъ, или манвантаръ, т. е. до тъхъ поръ, пока перевоплощенія ихъ планетной цъпи не закончатся, и всъ результаты планетной эволюціи не будутъ собраны планетарнымъ Логосомъ. Изъ всей этой непостижимой міровой работы, недоступной для нашего земного сознанія, лишь нъкоторыя выдающіяся точки были указаны Учителями Мудрости.

И даже, если мы подходимъ къ той планетной эволюціи, въ которой нашъ собственный міръ является одной изъ ступеней, мы остаемся въ полномъ невъдъніи относительно процессовъ, черезъ которые прошли ея семь глобусовъ въ теченіи двухъ первыхъ "круговъ", или манвантаръ; а относительно третьяго "круга", или третьей манвантары, мы знаемъ только то, что глобусъ, являющійся нашей видимой луной, былъ глобусомъ Г этой планетной цъпи. Но этотъ фактъ можетъ помочь намъ понять, что подразумъвается подъ этими послъдовательными перевоплощеніями планетной цъпи. Семь глобусовъ, изъ которыхъ состояла лунная цъпь, переходили въ свое время черезъ семиричную эволюцію; семь разъ проходила жизненная волна, Дыханіе планетарнаго Логоса вокругъ всей цъпи, вызывая жизнь послъдовательно на каждомъ изъ глобусовъ. Словно, руководя своимъ царствомъ, Логосъ направлялъ свое вниманіе сперва на глобусъ А и, благодаря этому, на немъ

<sup>\*)</sup> Cm. Secret Doctrine, I, p. 221.

<sup>\*\*)</sup> Secret Doctrin, I, p. 176.

<sup>\*\*\*)</sup> Технически называемыя Манвантарами.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Secret Doctrine, 1 p. 147.

возникали безчисленныя формы, составляющія въ своей совокупности цълый міръ. Когда же ихъ эволюція достигала до извъстной ступени, Онъ направлялъ свое вниманіе на глобусъ Б, и тогда глобусъ А начиналъ погружаться въ мирный сонъ. Такимъ образомъ, жизненная волна переходила съ глобуса на глобусъ, пока одинъ "кругъ" не объгалъ всей цъпи, кончая глобусомъ Ж, которымъ и завершается вся ея эволюція. За этимъ слъдовалъ періодъ покоя\*), во время котораго внъшняя эволюціонная дъятельность прекращалась. По завершеніи періода покоя, внъшняя эволюція возобновлялась, возникала вторая жизненная волна, начи польть съ глобуса А.

Тоть же процессъ повторяется шесть разъ, но когда приходить очередь послъдняго, седьмого "круга", туть появляется измъненіе. Глобусъ А, завершивъ свой седьмой жизненный періодъ, постепенно распадается, а нетлънный центръ жизни, (laya centre), о которомъ была ръчь, сохраняется; изъ него на заръ послъдующей манвантары разовьется новый глобусъ А, подобно новому тълу, въ которомъ будутъ пребывать всъ "начала" предыдущей планеты А. Мы котимъ этимъ лишь дать идею объ отношеніяхъ, существующихъ между глобусомъ А первой и глобусомъ А второй манвантары. Но самая природа этого соотношенія остается непознаваемой.

О связи между глобусомъ Г лунной манвантары (нашей луны) и глобусомъ Г земной манвантары (нашей земли) мы знаемъ насколько болъе; въ своей книгъ *The System to which we belong* г. Синнеттъ даетъ удачный итогъ нашимъ небольшимъ знаніямъ по этому вопросу. Онъ говоритъ:

Новая туманность, изъ которой возникла земля, развивалась вокругъ центра, который находился приблизительно въ томъ же отношеніи къ умирающей планетъ, въ какомъ въ настоящее время состоять центры земли и луны. Но въ состояніи туманности, это скопленіе матеріи занимало безконечно-большій объемъ, чъмъ плотная матерія настоящей земли. Оно распространялось по всъмъ направленіямъ такъ далеко, что заключило и старую планету въ свои огненныя объятія. Температура новой туманности повидимому значительно превышала тъ температуры, о которыхъ мы имъемъ понятіе, и благодаря этому, поверхность старой планеты нагръвалась то такой стспени, что вся вода и всъ датучія вещества, заключавшіяся въ ней, приходили въ газообразное состояніе и дътались такимъ образомъ доступными воздъйствію на нихъ новаго центра притяженія, который образовался въ центръ новой туманности. Такимъ образомъ, воздухъ и моря старой планеты были какъ бы втянуты въ составъ новой планеты, и вотъ почему луна, въ настоящемъ

своемъ состояніи, представляєть безплодную массу, лишенную облаковъ, необитаемую и неприспособленную для существованія какихъ бы то ни было физическихъ существъ. Когда настоящая манвантара приблизится къ своему концу, во время седьмого круга, распаденіе луны будетъ завершено, и та матерія, которая все еще держитъ ее въ соединеніи, превратится въ метеорную пыль \*).

Въ третьемътомъ *Тайной Доктрины*, заключающемънъкоторыя изъ устныхъ поученій, которыя Е.П. Блаватская давала своимъ наиболье подвинувшимся ученикамъ, говорится:

При началъ эволюціи нашей планеты, луна находилась гораздо ближе къ землъ и была больше, чъмъ теперь. Она отступила отъ насъ и сильно уменьшивъ объемъ (луна отдала всъ свои начала землъ...) Новая луна появится во мя седьмого круга, а наша луна окончательно распадется на составныя части и исчезнетъ \*\*).

Во время лунной манвантары эволюція произвела семь классовъ существъ, технически называемыхъ "Отцы", или Pitris, ибо отъ нихъ произошли существа земной манвантары. Въ Тайной Доктринъ они называются "Лунные Pitris". Большимъ развитіемъ, чъмъ послъдніе, отличались два другіе класса, называемые различно, то Солнечными Pitris, то людьми, то Низшими Dhyanis, которые были уже слишкомъ подвинуты въ своемъ развитіи, чтобы войти въ земную эволюцію на ея раннихъ ступеняхъ. Высшій изъ этихъ двухъ классовъ состоялъ изъ достигшихъ индивидуальности существъ, схожихъ съ животными, обладавшихъ зачаточными душами, следовательно и развитыми "телами причинности" (corps causal). Второй классъ только приближался къ организаціи перваго. Первый классъ "Лунныхъ Питрисовъ" проявляль уже разумность, тогда какъ второй и третій классъ обладали однимъ лишь страстнымъ (камическимъ) началомъ. Семь классовъ "Лунныхъ Питрисовъ" были теми плодами, которые лунная цъпь передала для дальнъйшаго развитія земной цъпи, четвертому воплощенію всей нашей планетной системы. Какъ Монады, овладъвшія уже началомъ разума въ первомъ классъ, съ развитымъ началомъ камы во второмъ и третьемъ классъ, съ зачаткомъ камы въ четвертомъ, и лишь съ приближеніемъ къ зачаточному состоянію въ еще мен'я развитомъ пятомъ класс и съ совству еще незамътнымъ зачаткомъ въ шестомъ и седьмомъ классъ, "Лунные Питрисы" вступили въ земную цъпь, чтобы воодушевить "элементальную эссенцію" и тѣ формы, которыя создава-

<sup>\*)</sup> Технически называемаго Pralaya.

<sup>\*)</sup> The System to which we belong, Sinnett, p. 19.

<sup>\*\*)</sup> Secret Doctrine III, p. 562.

лись Строителями. Названіе "Строители" покрываетъ собою безчисленное количество безплотныхъ Духовъ, цълыя іерархіи существъ различныхъ ступеней сознанія и могущества, которыя во всъхъ сферахъ вселенной заняты построеніемъ формъ. Высшія изъ нихъ направляютъ и контролируютъ, тогда какъ низшія строятъ по готовымъ уже моделямъ.

Теперь передъ нами выясняется значеніе послівдовательных в глобусовъ въ планетной цъпи. Глобусъ А есть міръ первичныхъ формъ, на немъ строятся модели формъ, которыя будутъ развиваться въ теченіе послѣдующей манвантары.

Разумъ планетарнаго Логоса даетъ высочайшимъ изъ "Строителей" первообразныя Идеи, а они руководять тъми Строителями, которые на уровнъ arûpa ментальной сферы вырабатывають прообразы всъхъ формъ для возникшей манвантары. На глобусъ Б эти прообразы воспроизводятся въ различныхъ видахъ изъ ментальной матеріи "Строителями" низшаго разряда, послъ чего начинаютъ медленно развиваться по различнымъ линіямъ, пока не сдълаются способными воспринять въ себя частицы болъе плотной матеріи (процессъ инфильтраціи); вслъдъ за этимъ начинается работа "Строителей" въ астральной матеріи и на глобусъ В возникаетъ построеніе астральныхъ формъ съ болъе выработанными деталями. Когда построеніе формъ закончилось, насколько это позволяють астральныя условія, "Строители" глобуса Г принимаютъ на себя задачу построенія физическихъ формъ изъ низшаго вида матеріи возникають соотвътствующіе типы, и при этомъ формы достигають своей наибольшей плотности.

Здъсь эволюція достигаеть своей поворотной точки, и далъе весь ея характеръ нъсколько мъняется. До сихъ поръ, все вниманіе было устремлено на построеніе формы, на восходящей дугъ главное внимание обращается на использование формы, въ качествъ проводника развивающейся жизни, и во вторую половину эволюціи на глобусть Г и на глобусахъ Д и Е сознаніе выражается сперва въ физической, а потомъ и въ астральной и въ низшей ментальной сферахъ посредствомъ эквивалентовъ тъхъ формъ, которыя были выработаны на нисходящей дугъ эволюціи.

На нисходящей дугъ Монада запечатлъваетъ себя, насколько это возможно, на развивающихся формахъ, и эти впечатлънія выражаются смутно, какъ ощущенія, интуиціи, и т. д.; на восходящей дугъ Монада выражаеть себя черезъ формы, какъ ихъ внутреннее повелъвающее начало. На глобусъ Ж совершенство даннаго круга достигнуто, Монада вселяется въ формы, которыя были идеальными прообразами на глобусъ А, и пользуется ими, какъ своими проводниками.

На всъхъ этихъ ступеняхъ "Лунные Питрисы" дъйствовали какъ души возникавшихъ формъ, сперва осъняя ихъ, а затъмъ дълая изъ нихъ свою обитель. Наиболъе трудная работа въ теченіе первыхъ трехъ "круговъ" выпадаетъ на долю первой категоріи "Питрисовъ"; "Питрисы" второй и третьей категорій вселяются въ формы, выработанныя первой категоріей; эта первая категорія подготовляєть формы, воодушевляєть ихъ на время, а затъмъ предоставляетъ владъть ими второй и третьей категоріи.

Къ концу перваго круга первообразы формъ минеральнаго царства достигають низшаго плана и подлежать дальнъйшей разработкъ въ теченіе послъдующихъ "круговъ", пока онъ, въ серединъ четвертаго "круга", не достигнутъ наибольшей своей плотности. Элементомъ этого перваго круга является Огонь.

Во второмъ кругъ первая категорія "Питрис'овъ" продолжаетъ свою человъческую эволюцію, но на самой первобытной ея ступени, аналогичной съ тъмъ, что въ наше время представляеть изъ себя человъческій зародышъ, тогда какъ вторая категорія "Питрисовъ"къ концу круга достигаеть лишь самаго начала человъческой ступени. Задача этого второго "круга" относится къ первообразамъ растительныхъ формъ, которыя достигаютъ своего совершенства лишь въ пятомъ "кругъ". Воздухъ есть "элементъ" этого пятаго круга.

Въ третьемъ кругъ первый классъ "Питрис'овъ" достигаетъ окончательно человъческаго образа; и хотя тъла ихъ по составу студенисты и гигантскихъ размъровъ, они тъмъ не менъе, на глобусъ Г достигають уже такой плотности, что могуть стоять. Въ этотъ періодъ человъческая форма напоминаетъ обезьяну и вся покрыта волосяной щетиной.

Въ это же время третій классъ "Питрис'овъ" достигаетъ начала человъческой ступени. Въ теченіи того же круга вторая категорія "солнечныхъ Питрис'овъ" появляется впервые на глобусъ Г и принимаетъ на себя руководительство человъческой эволюціей. Въ свою очередь спускаются первообразы животныхъ, чтобы развиться до совершенства къ концу шестого круга. Характернымъ "элементомъ" третьяго круга является вода.

Четвертый срединный изъ семи круговъ, составляющихъ земную манвантару, является по преимуществу человъческимъ, тогда 15\*

какъ въ предшествующихъ происходила эволюція животнаго, растительнаго и минеральнаго царствъ.

Всъ зачатки человъческихъ формъ проявляются уже въ четвертомъ кругъ, но полное ихъ осуществленіе настанетъ лишь въ кругъ седьмомъ.

"Элементомъ" этого круга является земля, наиболъе плотный и наиболъе матеріальный изъ всъхъ элемантовъ.

Можно сказать, что солнечные Питрисы перваго разряда носятся вокругъ глобуса Г во время четвертаго круга, но они не воплощаются окончательно до наступленія третьяго великаго изліянія жизни планетарнаго Логоса, которое происходить въ серединъ третьей расы, и только съ этого времени начинають медленно и понемногу воплощаться, увеличивая число воплощеній вмъстъ съ развитіемъ расы. Въ большихъ количествахъ воплощенія начинаются лишь въ началъ четвертой расы.

Эволюція человъчества на нашемъ земномъ шаръ, на глобусъ Г, являетъ собою въ строго отмъченныхъ линіяхъ семиричное подраздъленіе нашей солнечной системы, о которомъ уже шла ръчь. Семь человъческихъ расъ уже появились въ теченіи третьяго круга, а въ четвертомъ это основное различіе уже вполнѣ выяснилось на глобусть В, на которомъ развивались семь зачаточныхъ расъ, каждая со своими подрасами. На глобусъ Г. первая коренная раса возникаетъ въ семи различныхъ точкахъ, "семеро изъ нихъ каждый въ своемъ мъстъ" \*). Эти семь типовъ, появляющихся одновременно, составляютъ первую коренную расу, которая въ свою очередь распадается на семь подрасъ. Отъ первой коренной расы, которая состояла изъ студенистыхъ аморфныхъ существъ, развивается вторая коренная раса уже съ болъе опредъленнымъ составомъ тъла, а отъ нея происходитъ третья коренная раса, обезьяноподобныя существа гигантскихъ размъровъ. Въ серединъ эволюціи этой третьей коренной расы, называемой Лемурійской, на землъ появляются (съ другой планетной цъпи Венеры, которая несравненно далъе подвинулась въ своей эволюціи) представители высокоразвитого человъчества этой цъпи, свътлыя существа, о которыхъ упоминается какъ о Сынахъ Огня, благодаря ихъ сверкающему виду, и которыя представляють собою одинъ изъ высшихъ разрядовъ среди Сыновъ Разума \*\*). Они поселяются на землѣ какъ Божественные Учителя

юнаго человъчества и нъкоторые изъ нихъ дъйствуютъ, какъ проводники для третьей волны жизни Логоса, и вносять въ животнаго человъка искру монадической жизни, изъ которой образуется неразрушимая человъческая душа ("тъло причинности" corps causal). Тькимъ образомъ первый, второй и третій классы "лунныхъ Питрис'овъ" получаютъ индивидуальность. Появляется рядовое человичество. Два класса солнечныхъ Питрис'овъ, уже ранъе достигшихъ индивидуальности (первый изъ нихъ передъ тъмъ, какъ покинуть лунную цъпь, а второй позднъе), образують два низшихъ разряда Сыновъ Разума; второй изъ нихъ воплощается въ серединъ третьей расы, а первый появляется позднъе, главнымъ образомъ въ четвертой Атлантской расъ. Пятая или Арійская раса, которая стоитъ нынъ во главъ человъческой эволюціи, произошла изъ пятой подрасы Атлантовъ, наиболъе выдающіяся семьи которой были выдълены и водворены въ центральной Азіи, при чемъ новый расовый типъ развивался подъ непосредственнымъ наблюденіемъ высшаго существа, технически называемаго Ману.

Изъ центральной Азіи первая подраса пятой коренной расы перешла въ Индію и основалась на югѣ отъ Гималаевъ, раздѣленная на четыре ступени: учителей, воиновъ, купцовъ и рабочихъ; она сдѣлалась господствующей расой на обширномъ Индостанскомъ полуостровѣ, подчинивъ своей власти народы четвертой и третьей коренной расы, которые населяли въ ту эпоху Индію.

Въ концъ седьмой расы седьмого круга, т. е. по окончаніи нашей земной манвантары, наша земная цель передастъ последующей цепи плоды всехъ своихъ переживаній; этими плодами будутъ божественно-совершенные люди, Будды, Ману, Chohans, Учителя, готовые принять на себя руководительство новой эволюціей по указанію планетарнаго Логоса, совм'єстно съ цілымъ соимомъ мен'ве развитыхъ существъ вс'яхъ ступеней сознанія, которыя все еще нуждаются въ физическомъ опытъ для усовершенствованія всъхъ заложенныхъ въ нихъ божественныхъ задатковъ. Пятая, шестая и седьмая манвантары нашей цъпи находятся и понынъ въ нъдрахъ будущаго, которое наступитъ по окончаніи текущей четвертой манвантары, когда планетарный Логосъ собереть въ себя всъ плоды эволюціи и вступить вмѣстъ со своими дътьми въ періодъ покоя и блаженства. Объ этомъ высокомъ состояніи мы не только не можемъ говорить, мы не въ состояніи даже вообразить его невыразимой славы и блаженства на нашей ступени развитія. Мы лишь смутно предчувствуемъ, что нашъ просвътленный духъ вступитъ въ радость Господа, и,

<sup>\*)</sup> Book of Dzyan, 13. Secret Doctrine II p. 18.

<sup>\*\*)</sup> Mânasaputra. Эта общирная іерархія самосознающих в Духовъ закиючаетъ въ себъ много различных ступеней.

успокоясь въ Немъ, увидитъ разстилающіяся передъ собой безграничныя перспективы божественной жизни и любви, высоты полубины такого могущества и такой радости, которыя столь же безграничны, какъ Единое Бытіе, столь же неизсякаемы, какъ Единая Сущность.

миръ всъмъ существамъ.



chic

# 60

# Имътся въ продажь во всъхъ большихъ книжныхъ магазинахъ слъдующія книги по Теософіи:

Задачи Теософіи, Alba. Цена 25 к.

Свъть на Пути и Карма, пер. Е. П. Цъна 30 к.

Сокровенная философія Индіи, брамана Чаттерджи, переводъ и предисловіе  $E.\ \Pi$ ., (2-е изд.). Цѣна 80 к.

Вопросы Теософіи, сборникъ статей, вып. І. Цена 1 р. 50 к.

**Вопросы Теософіи,** вып. ІІ, посвященный памяти Е. П. Блаватской, Цена 2 р.

Теософія и Новая Психологія, A. Eезанть. Пер. E.  $\Pi$ . Цѣна 50 к. Голось Безмолвія, E.  $\Pi$ . Блаватской, пер. E.  $\Pi$ . Цѣна 35 к. Исторія года, M. Коллинзь. Цѣна 45 к. Невидимые Помощники,  $\mathcal{M}$ едбитера, пер. H.  $\Pi$ . Цѣна 1 р. Древняя Мудрость, A. Eезанть, пер. E.  $\Pi$ . Цѣна 1 р. 50 к.

### ГОТОВЯТСЯ КЪ ПЕЧАТИ:

Преддверье, Анни Безантъ.
Путь ученичества, ея-же.
Тайная Доктрина, Е. П. Блаватской. Объ условіяхъ подписки см. объявленіе на 2-й стр. журнала.

СКЛЯДЪ ИЗДЯНІЙ: въ С.-Петербургѣ въ магазинѣ «Доброе Дѣло» (Бассейная, 4), въ Москвѣ въ магазинѣ Карбасникова (Моховая, противъ Университета).

Россійсное Теософичесное Общество помѣщается въ СПБ., Кабинетская 7, кв. 1.